
  
 

 

   

 

     

 

The Constitutional Structure of the Constitution of Madīnah 
in the Prophetic Era: An Analytical Study of the Principles of 

Citizenship and Interreligious Coexistence 

 مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب 

 

Authors Details 

1. Dr. Atiq ur Rahman (Corresponding Author)  
Associate Professor, Department of Islamic Studies, University of 
Engineering and Technology (UET), Lahore, Pakistan.  
Email: dratiquet@gmail.com 

Citation Submission Timeline 
 

Atiq ur Rahman, Dr." The Constitutional Structure 
of the Constitution of Madīnah in the Prophetic Era: 
An Analytical Study of the Principles of Citizenship 
and Interreligious Coexistence."Al-Marjān Research 
Journal 3,no.4, Oct-Dec (2025): 78−87. 

Received: Sep 07, 2025 

Revised: Sep 18, 2025 

Accepted: Oct 05, 2025 
Published Online:  
Oct 12, 2025 

 
 

Publication & Ethics Statement 

 

Article QR 

 

Published by Al-Marjān Research Center, Lahore, Pakistan. 
© The Authors. No conflict of interest declared. 

This is an open access article distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0). 

 
 

 

mailto:dratiquet@gmail.com


 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 79 ﴿   

 

 
 

 

The Constitutional Structure of the Constitution of 
Madīnah in the Prophetic Era: An Analytical Study of the 
Principles of Citizenship and Interreligious Coexistence 

 مطالع   ت یکا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ  آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب

 

٭       

 

 

  الرحمٰ   ڈاکٹر عتی 

Abstract 
This study explores the constitutional structure of the Charter of Madinah 
established by the Prophet Muhammad (صلى الله عليه وسلم) during the early Islamic period, focusing 
on its foundational principles of citizenship and interfaith coexistence. The research 
aims to analyze how the Charter functioned as the first written constitution ensuring 
justice, equality, and communal harmony among diverse religious and ethnic groups 
in Madinah. Drawing upon primary sources such as Hadith, Sirah literature, and 
early Islamic historiography, the paper examines the Prophet’s (صلى الله عليه وسلم) approach to 
governance, pluralism, and social contract. The study highlights that the Charter of 
Madinah recognized all inhabitants—Muslims, Jews, and others—as part of a single 
political community (Ummah Wāḥidah), thus laying the groundwork for a just and 
inclusive state system. By comparing these principles with modern constitutional 
concepts of citizenship and minority rights, the research demonstrates the timeless 
relevance of the Prophetic model for fostering peace, coexistence, and equitable 
governance in contemporary multicultural societies. 
Keywords: Charter of Madinah, Prophet Muhammad (صلى الله عليه وسلم), Citizenship, Interfaith 
Coexistence, Islamic Constitution, Pluralism, Justice, Governance. 

 تعارف موضوع  

دستورِ مین، جو نبی کریم صلى الله عليه وسلم  عہدِ نبی صلى الله عليه وسلم اسلامی تاریخ کا وہ سنہرا دور ہے جس می انسانی معاشرت کو ایک منظم، عادلانہ اور ہم آہنگ سیاسی ڈھانچے ک شکل دی گئی۔

کو ایک مشترکہ شہی حیثیت اور نسلی گروہوں  انسانی کا پہلا تحریری آئین تھا جس نے مختلف مذاہب، قبائل  پای، تاریخِ  اس آئین ک بنیاد  ک قیادت می تشکیل   عطا ک۔ 

اور بی المذاہب ہمیست پر رکھی گئی، جس کے نتیجے می ایک ایسے معاشرے ک تشکیل ممکن ہوئی جہاں اختلافِ   مذہب کے باوجود شہی عدل، مساوات، باہمی احترام 

داریں مساوی تھیں۔ اور ذمہ  اور اجتماعی امن کے حقوق  یہ مقالہ دستورِ مین ک آئین ساخت کا تجیت مطالع پیش کرتا ہے، جس می اصولِ شہی، مذہبی آزادی، 

صلى الله عليه وسلم ک   ثابت کرتا ہے کہ نبی  پہلوؤں کو سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک روشنی می واضح کیا گیا ہے۔ موجودہ دور کے کثیرالمذہبی معاشروں کے تناظر می، دستورِ مین کا مطالع یہ

 کے اصولوں سے ہم آہنگ ہے۔ ریستِ مین محض مذہبی حکومت نہیں بلکہ ایک جامع، دستوری اور فلاحی ریست کا عملی نمونہ تھی جو آج کے عالمی آئین و انسانی حقوق  

ل: سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم اور ریستِ مین کا آئین تصور تاریخی و نظریت اساسات 
ّ
 مبحثِ او

 ریست اپنے عملی قالب می  جب ہجرتِ مین کے بعد نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے اسلامی معاشرت ک بنیاد نئی سرزمین پر رکھی تو انسانی تاریخ می پہلی مرتبہ ایک الہامی تصورِ 

اور عدل کے اصولوں پر قائم تھی۔ مین منورہ کا پس منظ  محض سیاسی منتقلی کا واقعہ نہیں بلکہ    ظاہر ہوا۔ یہ ریست کسی نسلی ی جغرافیائی وحدت پر نہیں بلکہ ایمان، اخلاق 

اور انتقامی اقدار می جیتے آئے تھے، اُنہیں  و قانونی انقلاب کا نقطۂ آغاز تھا۔ عرب کے جاہلی قبائل، جو صدیوں سے نسبی عصبیت   نبی صلى الله عليه وسلم نے ایک ایسے عمرانی  تہذیبی 

 معاہدے می جمع کیا جو انسانی مساوات، مذہبی آزادی، اور قانونی نظم کا بلیغ نمونہ بن گیا۔ 

 :قرآنِ مجید نے اسی نئے نظمِ عمرانی ک فکری اساس ان الفاظ می بیان فرمائی

صِمُوا﴿
َ
  جَمِيعًا اَللِّ  بِحَبْلِ  وَاعْت

َ
وا وَل

ُ
رَق

َ
ف
َ
 1﴾ت

 
 ٭ 

 (، لاہور، پاکستان۔ٹی یا  یو) لوجیٹیکنا ینڈا  نگآف انجینئر رسٹینیویو ، شعبہ علوم اسلامیہ، پروفیسر یٹا  سییسوا

1 Āl ʿImrān 3:103 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 80 ﴿   

 

 
 

 "اور تم سب مل کر اللہ ک رسی کو مضبوطی سے تھام لو اور تفرقہ نہ ڈالو۔"

قبیلے کو۔ چنانچہ ریستِ مین ک    یہ آی دراصل نبی ریست کے اجتماعی شعور ک اساس بن گئی۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے ایمان کو سیاسی و سماجی اتحاد ک بنیاد قرار دی، نہ کہ نسل ی

شرت ہیں۔ اس معاہدے  اولین دستاویز یعنی میثاقِ مین نے ایک غیر معمولی اصول وضع کیا کہ مسلمان، یہودی، اور دیگر قبائل سب "امت واحدہ" کے تحت شریکِ معا

 می مذہبی اختلاف کے باوجود شہی مساوات کا اعلان اُس وقت ک دنیا می بے نظیر تھا۔ 

 :ابنِ ہشام نے اس میثاق کو نبی صلى الله عليه وسلم ک سیاسی حکمت کا اولین مظہر قرار دیتے ہوئے لکھا

بِيُّ  »
َ
بَ الن

َ
ت
َ
   صلى الله عليه وسلموَك

َ
هَاجِرِينَ   بَيْن

ُ ْ
صَارِ،  الْ

ْ
ن
َ ْ
حَ   وَالْ

َ
يَهُودَ،  فِيهِ   وَصَال

ْ
ى  وَعَاهَدَهُمْ   ال

َ
ينِ   عَل ِ

الِ،  الد 
َ ْ
هُمْ   وَالْ

َ
   وَجَعَل

ً
مَة

ُ
   أ

ً
 مِنْ   وَاحِدَة

اسِ  دُونِ 
َ
 «.2الن

ں نبی صلى الله عليه وسلم نے مہاجرین و انصار کے درمیان معاہدہ تحریر فرمای، اور یہود سے دین و مال کے حوالے سے صلح و معاہدہ کیا، اور ان سب کو لوگ "

 "کے علاوہ ایک امت واحدہ قرار دی۔

 داخل کیا۔ اس ریست می یہ تحریری معاہدہ دراصل آئین شعور کا اولین مظہر ہے۔ اس نے "امّت" کے مفہوم کو قبائلی دائرے سے نکال کر قانون اور عدل کے محور می

 اقتدار ک بنیاد "بیعت" پر رکھی گئی، جو نہ جبری تھی نہ موروثی، بلکہ اجتماعی رضامندی اور ایمانی عہد پر مبنی تھی۔ 

 فردی عقیدہ نہیں  سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می ریست، قانون، اور اجتماعیت کا فکری پس منظ عہدِ مکی سے ہی ظاہر ہوتا ہے۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے ابتدائی دعوت می ایمان کو محض

 کہ سیاسی غلبے ک منصوبہ بندی۔  بلکہ ایک اجتماعی اخلاقی انقلاب کے طور پر پیش کیا۔ چنانچہ جب مین می اقتدار نصیب ہوا تو وہ اقتدار، ایمان کا فطری ظہور تھا نہ

کو ایک وحدت می بدل دی۔ اس عمل نے ریستی نظم کو قلبی و اخلاقی بنیاد  —مہاجرین اور انصار—حضرت نبی صلى الله عليه وسلم نے مین می "اخوّت" کے ذریعے دو مختلف طبقات

 :فراہم ک۔ صحیح مسلم می روای ہے

فِي  »  
َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
الْ رَى 

َ
عُضْو  ت ى 

َ
ك
َ
ت
ْ
اش ا 

َ
إِذ جَسَدِ، 

ْ
ال لِ 

َ
مَث

َ
ك فِهِمْ 

ُ
عَاط

َ
وَت هِمْ  ِ

وَاد 
َ
وَت رَاحُمِهِمْ 

َ
بِالسَهَرِ ت جَسَدِ 

ْ
ال سَائِرُ  هُ 

َ
ل ى 

َ
دَاع

َ
ت  ،

حُمَى 
ْ
 «.3وَال

ر می مبتلا ہو  تم مومنوں کو باہمی رحم، محبت اور شفقت می ایک جسم ک مانند پاؤ گے، کہ اگر ایک عضو کو تکلیف پہنچے تو سارا جسم بے خوابی اور بخ "

 "جاتا ہے۔

ی، سماجی اشتراک، اور یہ تمثیل نبی صلى الله عليه وسلم صرف جذبات نہیں بلکہ آئین فلسفے ک رمز ہے۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے اس وحدتِ جسمانی کو ریستی نظم می منتقل کر کے شہی باب 

 باہمی ذمہ داری ک اساس رکھی۔

 :نے لکھا Montgomery Wattمغربی مستشرق 

"The Constitution of Medina marks the transition from tribal chaos to an 

organized polity under a moral law an achievement unparalleled in ancient 

history."4 

 بے نظیر میثاقِ مین قبائلی انتشار سے ایک منظم سیاسی نظم ک طرف وہ منتقلی ہے جو اخلاقی قانون کے تحت وجود می آئی اور یہ قدیم تاریخ می"

 "کارنامہ ہے۔

 ہے کہ ریستِ مین می "شوریٰ" کو  یہ مشاہدہ ظاہر کرتا ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم سیاست کا جو تصور ہے وہ اخلاقی قانون ک بالا دستی پر قائم ہے، نہ کہ اقتدار کے تسلط پر۔ یہی وج 

 :قانون سازی اور اجتماعی فیصلوں کا محور قرار دی گیا۔ قرآن نے فرمای

مْرُهُمْ ﴿
َ
ورَى وَأ

ُ
 5﴾بَيْنَهُمْ  ش

 "اور ان کے تمام معاملات باہمی مشورے سے طے پاتے ہیں۔"

 یہ آی اسلامی سیاسی فکر کا بنیادی قاعدہ قرار پائی، جس نے حکمرانی کو اخلاقی ذمے داری اور شراکتی امانت بنا دی۔

 
2 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2004), 2: 147 
3 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusaīn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-‘Ilmīya, 1330 AH), 4: 6752 
4 W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956), 226 
5 al-Shūrā 42:38 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 81 ﴿   

 

 
 

 عمرانی ک منتقلی دراصل انسانی شعور ک ایک داخلی تطہیر تھی۔ عصبیت، انتقام، اور نسبی تفاخر ک
ِ
جگہ عدل، اخوت، اور فضیلتِ عمل نے   جاہلی قبائلی نظام سے نبی صلى الله عليه وسلم نظام

 :لے لی۔ ابنِ خلدون نے اس انقلاب ک فکری تعبیر ان الفاظ می ک

يمَانِ » ِ
ْ
ى مَبَادِئِ الْ

َ
وبِ عَل

ُ
ل
ُ
ق
ْ
 ال

َ
 بَيْن

ُ
ف ِ

 
ل
َ
ؤ
ُ
سَبِ، وَت

َ
 الن

َ
هِبُ عَصَبِيَة

ْ
ذ
ُ
 ت
َ
ينِيَة ِ

 الد 
َ
 «.6إِنَ الدَعْوَة

 "دینی دعوت نسبی عصبیت کو مٹا دیتی ہے اور دلوں کو ایمانی اصولوں پر متحد کر دیتی ہے۔"

یوں  ج کو اخلاقی مرکزی عطا ک۔یہ تبدیلی کسی خارجی قوت کا نتیجہ نہیں بلکہ ایک داخلی تہذیبی تجدید تھی۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے انسان کو اس ک فطری مساوات کا شعور دی اور سما

۔ یہ ریست اقتدار ک نہیں بلکہ  ریستِ مین محض ایک تاریخی واقعہ نہیں بلکہ وہ فکری و آئین مظہر ہے جس نے مذہب، قانون، اور اجتماعیت کے رشتے کو نئی تعبیر بخشی

ایک ایسا نظم جس می قانون عبادت سے جدا نہیں اور سیاست، اخلاق سے بیگانہ نہیں۔ نبی صلى الله عليه وسلم سیرت نے انسانی اجتماعیت کو وحی کے آئین  —اخلاق ک سلطنت تھی

 کے تابع کر کے وہ معیار قائم کیا جو آج بھی جدید ریستی تصورات کے لیے فکری میزان ک حیثیت رکھتا ہے۔

 مبحثِ دوم: سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می دستورِ مین ک آئین ساخت اصول، دفعات اور نظریت محاورہ 

 فرمای، جسے تاریخ دستورِ جب نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے مین منورہ می اسلامی معاشرت ک بنیاد رکھی تو اس کے فکری و سیاسی خدوخال کو ایک تحریری ضابطے ک صورت می منقح

انسانی بلکہ  پائی  قرار  بنیاد  اولین  ک  شعور  سیاسی  اسلامی  صرف  نہ  جو  ہے  دستاویز  وہ  یہ  ہے۔  کرت  ید  سے  نام  کے  مین  میثاقِ  ی  آئینمین  "قانونِ  می  تاریخ   " 

(Constitutional Law)  کے باضابطہ تصور ک اولین عملی مثال بھی ہے۔ اس دستور ک تدوین کسی فاتح کے فرمان کے طور پر نہیں بلکہ ایک اجتماعی معاہدے کے نتیجے 

 طبقات نے شرکت ک۔ یوں یہ معاہدہ محض حکمرانی ک تنظیم نہیں بلکہ اخلاقی و فکری یکجہتی کا منشور تھا۔می وجود می آئی، جس می مختلف قبائل، مذہبی گروہوں اور شہی 

 :قرآنِ مجید نے اسی اخلاقی اتحاد ک اساس یوں بیان فرمائی

مَا﴿
َ
  إِن

َ
ون

ُ
مِن
ْ
ؤ
ُ ْ
  الْ

 
وَة

ْ
صْلِحُوا إِخ

َ
أ
َ
  ف

َ
مْ  بَيْن

ُ
وَيْك

َ
خ
َ
 7﴾أ

 "بے شک سب مومن آپس می بھائی بھائی ہیں، پس اپنے بھائیوں کے درمیان صلح کراؤ۔"

و اخوت پر استو پر کارفرما تھا۔ اس نے اجتماعیت کو نسب ی قومیت کے بجائے ایمان  ار کیا۔ چنانچہ دستور کے بنیادی یہ قرآنی اصول دستورِ مین کے روحانی محور کے طور 

 آتا ہے۔مضامین می شہی مساوات، مذہبی آزادی، مشترکہ دفاع، عدل و انصاف ک بالادستی، اور ریستی نظم کے اندر شوریٰ کا التزام نمایں نظر  

 :ابنِ ہشام نے دستورِ مین کے متعلق روای نقل ک ہے

بَ رَسُولُ اِلله  »
َ
ت
َ
ابًا   صلى الله عليه وسلموَك

َ
   كِت

َ
هَاجِرِينَ   بَيْن

ُ ْ
صَارِ،   الْ

ْ
ن
َ ْ
و   وَفِيهِ   وَالْ

ُ
وْف    بَن

َ
ى  أ

َ
   رِبَاعَتِهِمْ   عَل

َ
ون

ُ
ل
َ
عَاق

َ
،  مَعَ   يَت

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
هُمْ   الْ

َ
صْر    وَل

َ
  ن

ى
َ
هْلَ  حَارَبَ  مَنْ  عَل

َ
ا أ

َ
ةِ  هَذ

َ
 «.8الصَحِيف

رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے مہاجرین و انصار کے درمیان ایک معاہدہ تحریر فرمای، جس می بنو عوف اپنی باہمی جماعتوں کے ساتھ مومنین کے ساتھ 

 "رہیں گے، اور ان پر لازم ہے کہ وہ ان لوگں کے خلاف مد کریں جو اس معاہدے والوں سے جنگ کریں۔

کے بنیادی اصولوں ک پیش رو بھی۔ اس دستاویز نے ریست کے مختلف طبقات کو ایک   (Public Law) یہ دفعات نہ صرف سماجی یکجہتی ک علامت تھیں بلکہ قانونِ عامہ

نبی صلى الله عليه وسلم نے دستور می عدل و شوریٰ کے جو آئین فریم ورک می منسلک کیا، جس کے تحت ہر گروہ کو مذہبی خود مختاری تو حاصل تھی مگر سیاسی ذمہ داری مشترکہ تھی۔

اوِرْهُمْ ﴿ :اصول وضع فرمائے وہ اسلامی قانون سازی ک دائمی بنیاد قرار پائے۔ قرآنِ مجید نے شوریٰ کو اجتماعی نظم کا محور یوں قرار دی
َ
مْرِ   فِي وَش

َ ْ
اور ان سے )اہلِ  "  9﴾ الْ

اس قرآنی حکم کے عملی نفاذ ک واضح جھلک دستورِ مین می دیکھی جا سکتی ہے، جہاں اجتماعی امور کے فیصلے مشاورت کے اصول پر  "ایمان سے( معاملات می مشورہ کرو۔

  استبداد پر۔طے کیے گئے۔ نبی صلى الله عليه وسلم کا طرزِ عمل اس حقیقت کا مظہر ہے کہ اسلامی ریست ک بنیاد مشورے، عدل اور عوامی شرکت پر رکھی گئی تھی نہ کہ شخصی

 :دستورِ مین ک سیاسی اہمیت پر لکھتے ہیں Montgomery Wattمغربی مفکر 

"The Constitution of Medina was not merely a tribal truce; it was a 

declaration of a new political order based on shared responsibility and legal 

equality among diverse groups."10 

 
6 Ibn Khaldūn, ʿAbd al-Raḥmān, Al-Muqaddimah (Beirut: Dār al-Fikr, 2005), 1: 247 
7 al-Ḥujurāt 49:10 
8 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2004), 2: 148 
9 Āl ʿImrān 3:159 
10 W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956), 230 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 82 ﴿   

 

 
 

کا اعلان تھا، جو مختلف گروہوں کے درمیان مشترکہ ذمہ داری اور قانونی مساوات پر دستورِ مین محض قبائلی صلح نامہ نہیں تھا بلکہ ایک نئے سیاسی نظم  "

 "مبنی تھا۔

 

 

ی ت

 

ی ن

 

ئ
ک اولین  (Constitutionalism) یہ دستوری ماڈل، جس می فرد اور جماعت دونوں کو حقوق و ذمہ داریوں کے توازن کے ساتھ تسلیم کیا گیا، دراصل اسلامی آ

 شکل تھی۔

 تھی، مگر اس کا اطلاق انسانی تجربے اور اجتماعی مشورے سے ہوتا تھا۔  

 

 عت
ی

 

من
یہی اصول بعد می فقہی اور نبی صلى الله عليه وسلم کے اس آئین تصور می قانون سازی وحی ک ہدای سے 

 :سیاسی مباحث می "اجماع" ک صورت می ظاہر ہوا۔ امام شاطبی نے اس حقیقت کو بیان کرتے ہوئے لکھا

ى»
َ
ت
َ
أ
َ
 يَت

َ
لِكَ ل

َ
عِبَادِ، وَذ

ْ
 ال

َ
عَدْلِ بَيْن

ْ
امَةِ ال

َ
إِق امِ وَ

َ
ظ ِ
 
ظِ الن

ْ
ى حِف

َ
دُورُ عَل

َ
رِيعَةِ ت

َ
اصِدَ الش

َ
اقِ  إِنَ مَق

َ
ف ِ
 
ورَى وَالِت

ُّ
 بِالش

َ
 «.11إِل

شریعت کے مقاصد نظم کے قیام اور بندوں کے درمیان عدل کے قیام پر مبنی ہیں، اور یہ مقاصد صرف شوریٰ اور باہمی اتفاق کے ذریعے ہی "

 "پورے ہوتے ہیں۔

 یہ اقتباس واضح کرتا ہے کہ دستورِ مین کے اصول دراصل اسلامی قانون کے بنیادی مقاصد سے ہم آہنگ تھے۔

کے زاویے سے دیکھا جائے تو یہ جان لاک ی روسو کے نظریت سے بہت قبل ایک ایسے معاہدے  Social Contractاب اگر دستورِ مین کو جدید سیاسی اصطلاح می  

نظم ک غرض سے نہیں    ک صورت می وجود می آی جس می ریست اور شہی ایک اخلاقی و قانونی عہد می بندھے۔ تاہم نبی صلى الله عليه وسلم تناظر می یہ معاہدہ محض معاشرت

اسے "سیکولر سوشل کنٹریکٹ تھا، جس نے  ہدای کے تابع  الٰہی  انسانی مفاد کے بجائے  یہ معاہدہ  یوں  ہوا۔  پر قائم  بنیاد  ک  الٰہی  وحی  ایک مقدس عہد بلکہ  ماوراء   " سے 

(Sacred Covenant) ک حیثیت دی۔ 

 :اسلامی مفکر محمد حمید اللہ نے اس پہلو کو اجاگر کرتے ہوئے لکھا

"The Charter of Medina was not a secular constitution, but a divine covenant 

establishing a community bound by faith and moral law rather than by blood and 

tribe."12 

 " بلکہ ایک الٰہی عہد تھا جس نے قومیت کو نسب ی خون کے بجائے ایمان اور اخلاقی قانون سے جوڑ دی۔میثاقِ مین ایک غیر مذہبی آئین نہیں"

ور عدل، اور شریعت و سیاست کے حسین  یوں دستورِ مین کا نظریت محاورہ نہ صرف سیاسی نظم بلکہ اخلاقی و روحانی مرکزی کا آئینہ دار ہے۔ یہ آئین وحی اور عقل، ایمان ا

 امتزاج کا مظہر ہے، جس نے انسانی اجتماعیت کو ایک ایسی آئین ساخت عطا ک جس ک روح "توازن"، "مشاورت"، اور "ذمہ داری" ہے۔

 می اقتدار، عدل کے تابع ہے اور قانون، اسی تناظر می دیکھا جائے تو دستورِ مین محض تاریخ کا ورق نہیں بلکہ اسلامی سیاسی فکر کا دائمی حوالہ ہے ایک ایسا آئین نمونہ جس 

  گم ہو چکی ہے۔اخلاق ک شرح۔ نبیِ رحمت صلى الله عليه وسلم نے ریست کو عبادت کا تسلسل بنا کر انسانی اجتماعیت کو وہ روح عطا ک جو آج کے جدید آئین نظاموں می کہیں

 مبحثِ سوم: سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می اصولِ شہی مساوات، حقوق اور ذمہ داریوں کا شرعی فریم ورک 

ک تعبیر دنیا کے   (Citizenship) "شہی" مین منورہ می جب نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے اسلامی ریست ک بنیاد رکھی تو اس کے ساتھ ہی ایک نئے سیاسی و سماجی اصول

کا تصور نہیں تھا؛ افراد اپنی قبائل سے سامنے آئی، جو نہ نسب پر مبنی تھی، نہ قومیت پر، بلکہ ایمان، عدل اور عہد پر قائم تھی۔ قبل از اسلام عرب می کسی "اجتماعی شہی"  

 اصول پر استوار کر کے ریستی  وابستگی ک بنیاد پر پہچانے جاتے اور حقوق و فرائض کا معیار نسب و عصبیت سے طے پاتا۔ رسولِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے اسی تصور کو ایمان و اخلاق کے

 نظام کو انسانی مساوات ک بنیاد پر منظم کیا۔

 :قرآنِ مجید نے اسی اجتماعیت ک روح کو اس آی می مجسم کیا

مْ   هَذِهِ   إِنَ ﴿
ُ
ك
ُ
مَت
ُ
   أ

ً
مَة

ُ
   أ

ً
ة ا  وَاحِدَ

َ
ن
َ
أ مْ   وَ

ُ
ك اعْبُدُونِ   رَبُّ

َ
میری ہی ہی امت ہے اور می تمہارا رب ہوں، پس  بے شک تمہاری یہ امت ایک  "13﴾ف

 "عبادت کرو۔

الٰہی کے تحت قا اساس عبادتِ  اس می اجتماعیت ک  و سماجی معنوی عطا کرت ہے۔  "امُّت" کے تصور کو محض مذہبی نہیں بلکہ آئین  ئم ک گئی ہے، یعنی بندگی یہ آی 

س می اسی قرآنی تصور کو  خداوندی ہی وہ مرکز ہے جو انسانی مساوات اور ریستی وحدت ک ضامن بنتی ہے۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے جب مین می "میثاقِ مین" مرتب فرمای تو ا

 ریستی قانون ک بنیاد بنای۔

 
11 al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah, 1997), 2: 32 
12 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Hyderabad: Dāirat al-Maʿārif al-ʿUthmānīyah, 

1975), 17 
13 al-Anbiyāʾ 21:92 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 83 ﴿   

 

 
 

 :ابنِ ہشام نے روای نقل ک

اسِ »
َ
 مِنْ دُونِ الن

 
 وَاحِدَة

 
مَة

ُ
بِعَهُمْ، أ

َ
رِبَ وَمَنْ ت

ْ
رَيْش  وَيَث

ُ
 مِنْ ق

َ
سْلِمِين

ُ ْ
 وَالْ

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
 «.14وَإِنَ الْ

لوگں کے علاوہ ان کا باہمی تعلق امت واحدہ کے طور پر  امت ہیں اور  مومن و مسلمان اور وہ سب جو ان ک پیروی کریں، سب ایک  قریش و یثرب کے  "

 "قائم ہے۔

 ی عہدی وابستگی کے باعث یہ فِقہ شہی ک اولین بنیاد تھی۔ "امت" یہاں محض مذہبی وحدت نہیں بلکہ سیاسی و شہی وحدت ک تعبیر ہے، جس می ہر فرد اپنی ایمانی

 ریست کا شہی بن جاتا ہے۔ اس تعریف نے جاہلی قبیلے کے محدود دائرے کو انسانی اجتماعیت می تبدیل کر دی۔ 

 مسلم و غیر مسلم شہیوں کے حقوق و فرائض 

 :می درج ہےسیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می شہی ک وسعت اس بات سے ظاہر ہے کہ دستورِ مین می یہود کو بھی ریستی بادری کا حصہ قرار دی گیا۔ ایک دفعہ 

يْهِمْ »
َ
 عَل

َ
عَانِين

َ
 مُت

َ
 وَل

َ
ومِين

ُ
ل
ْ
يْرُ مَظ

َ
، غ

ُ
سْوَة

ُ ْ
صْرُ وَالْ

َ
هُمْ الن

َ
ا ل
َ
بِعُون

َ
ذِينَ يُت

َ
يَهُودَ ال

ْ
 «.15وَإِنَ ال

ئے اور جو یہود ہمارے ساتھ ہوں گے ان کے لیے مد اور بابی کا حق ہے، ان پر ظلم نہیں کیا جائے گا اور نہ ان کے خلاف کوئی اماد دی جا"

 "گی۔

ی۔ غیر مسلم شہیوں )اہلِ  یہ عبارت اس حقیقت کو نمایں کرت ہے کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے ریستِ مین می شہی حقوق کو مذہبی وابستگی کے بجائے عہد اور قانون کے تابع بنا

 :ذمہ( کو بھی جان، مال، عزت اور مذہبی آزادی کے مساوی حقوق حاصل تھے۔ چنانچہ ایک موقع پر نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمای

قِيَامَةِ »
ْ
هُ يَوْمَ ال

ُ
صَمْت

َ
صْمَهُ خ

َ
 خ

ُ
ت
ْ
ن
ُ
صْمُهُ، وَمَنْ ك

َ
ا خ

َ
ن
َ
أ
َ
ا ف يًّ ِ

ى ذِم 
َ
 «.16مَنْ آذ

 "جس نے کسی ذمّی کو ایذا دی، می اس کا دشمن ہوں، اور جس کا می دشمن ہوا، می قیامت کے دن اس کا مقابل ہوں گا۔"

 ر کے طور پر قائم ہے۔ یہ اعلانِ نبی صلى الله عليه وسلم اس بات کا مظہر ہے کہ اسلامی ریست می شہی ک بنیاد "انسانی حرمت" ہے، جو مذہب سے ماورا قانونی اور اخلاقی قد

 :اسلامی مفکر محمد حمیداللہ نے اس پہلو ک وضاحت کرتے ہوئے لکھا

"The Prophet granted to non-Muslims not a mere tolerance but full 

citizenship, sharing in the defense and responsibilities of the 

state."17 

 "یک تھے۔نبی صلى الله عليه وسلم نے غیر مسلموں کو صرف بداشت کا درج نہیں بلکہ مکمل شہی عطا ک، جس می وہ ریست کے دفاع اور ذمہ داریوں می باب کے شر"

  ہیں۔ یہ نقطہ نبی صلى الله عليه وسلم کے آئین وژن ک ہمہ گیری کو اجاگر کرتا ہے، جس می شہی حقوق و فرائض مذہب کے بجائے قانون اور اجتماعی عہد پر مبنی 

 مساواتِ شہی کے عملی مظاہر 

دشمن کے حملے ک صورت نبی صلى الله عليه وسلم ریست می شہی مساوات کا سب سے نمایں پہلو دفاعی اشتراک تھا۔ دستورِ مین کے مطابق تمام شہی خواہ مسلمان ہوں ی یہودی 

 :می باہمی دفاع کے پابند تھے۔ ابنِ اسحاق نے نقل کیا

« 
َ
ى مَنْ حَارَبَ أ

َ
صْرَ عَل

َ
تَهُمْ، وَإِنَ بَيْنَهُمْ الن

َ
ق
َ
ف
َ
 ن
َ
سْلِمِين

ُ ْ
ى الْ

َ
تَهُمْ، وَعَل

َ
ق
َ
ف
َ
يَهُودِ ن

ْ
ى ال

َ
ةِ وَإِنَ عَل

َ
 «.18هْلَ هَذِهِ الصَحِيف

یہود اپنے اخراجات کے ذمہ دار ہوں گے اور مسلمان اپنے، مگر دونوں اس معاہدے کے تمام اہل کے خلاف جنگ ک صورت می باہم مدگار "

 "ہوں گے۔

 یہ دفاعی شرکت اس بات کا ثبوت ہے کہ ریستِ مین می شہی کا معیار "فرائض می مساوات" پر مبنی تھا۔

می عدل کو بنیاد بنای گیا۔ نبی صلى الله عليه وسلم    اسی طرح مالی نظم می بھی مساوات کا اصول قائم کیا گیا۔ بیت المال ک ذمے داری می تمام شہی شامل تھے، اور ریستی وسائل ک تقسی 

 :کا فرمان ہے

ول  عَنْ رَعِيَتِهِ »
ُ
مْ مَسْئ

ُ
ك
ُّ
ل
ُ
مْ رَاع  وَك

ُ
ك
ُّ
ل
ُ
 «.19ك

 
14 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2004), 2: 149 
15 Ibn Hishām, Al-Sīrah al-Nabawīyah, 2: 150 
16 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusaīn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH), 3: 4521 
17 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Hyderabad: Dāirat al-Maʿārif al-ʿUthmānīyah, 

1975), 21 
18 Ibn Hishām, Al-Sīrah al-Nabawīyah, 2: 151 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 84 ﴿   

 

 
 

 "تم می ہر ایک نگہبان ہے اور ہر ایک سے اس ک رعیت کے بارے می باز پرس ہوگی۔"

 دائرے می جواب دہ ہے۔  یہ فرمان حکمرانی اور شہی تعلق کے مابی اخلاقی توازن کا جامع اظہار ہے۔ یہاں ہر فرد، خواہ حکمران ہو ی رعای، اپنی ذمہ داری کے

 :نے اعتراف کیا ہے W. Montgomery Wattمستشرق 

"In the Prophet’s polity, equality before the law was not theoretical but lived 

reality, extending to Muslims and non-Muslims alike."20 

 سیاست می قانون کے سامنے مساوات محض نظری تصور نہیں بلکہ عملی حقیقت تھی، جو مسلمانوں اور غیر مسلموں دونوں "
ِ
نبی صلى الله عليه وسلم کے نظام

 "تک وسعت رکھتی تھی۔

می تبدیل کیا، جہاں شہی شرف کا پیمانہ ایمان ی نسب نہیں بلکہ عدل،  (Moral Polity) "یہ مساوات ہی وہ اساس ہے جس نے مین ک ریست کو "اخلاقی ریست

مگر  سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم کا یہ اصولی فریم ورک آج کے عالمی قانونِ شہی کے مقابل ایک متوازن ماڈل پیش کرتا ہے۔ اس می فرد کو آزادی ملتی ہے عہد، اور خدمت تھا۔

اور اس می مساوات   داری بھی لازم ہے؛ اس می مذہبی تنوع ک گنجائش ہے مگر ریستی نظم پر کوئی سمجھوتہ نہیں؛  کا تصور صرف قانون کے  اس آزادی کے ساتھ ذمہ 

یوں نبیِ رحمت صلى الله عليه وسلم نے انسانیت کو شہی کا ایسا ضابطہ عطا فرمای جس می عدل، رحم، اور عہد سب جمع ہیں لفظوں می نہیں بلکہ اجتماعی اخلاق کے ضمیر می زندہ ہے۔

 ایک ایسا آئین و اخلاقی نظام جو آج بھی عالمی انصاف اور انسانی وقار کے مباحث می اپنی معنوی بقرار رکھے ہوئے ہے۔ 

 مبحثِ چہارم: سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم اور بی المذاہب ہمیست مکالمہ، معاہدہ اور رواداری کا نظام 

ک پہلی عملی مثال تھی، جس ک بنیاد نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے مکالمے،   (Interreligious Coexistence) مین منورہ ک ریست انسانی تاریخ می بی المذاہب ہمیست

کو ایک جامع نظمِ اجتماعی معاہدے اور رواداری کے اصولوں پر رکھی۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے ایسے معاشرے ک تشکیل ک جو متنوع عقائد، ثقافتوں اور قبائل پر مشتمل تھا، مگر سب 

 کے ذریعے نظم دینے کا راستہ  می شامل کر کے امن و عدل کا نمونہ بنا دی۔ سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم کا مطالع بتاتا ہے کہ اسلام نے اختلاف کو مٹانے کے بجائے اسے بقائے باہمی

 اپنای۔

 :قرآنِ مجید نے اسی تنوع کو ربّانی حکمت کا مظہر قرار دی

وْ ﴿
َ
اءَ  وَل

َ
كَ  ش جَعَلَ  رَبُّ

َ
اسَ  ل

َ
  الن

ً
مَة

ُ
  أ

ً
  وَاحِدَة

َ
  وَل

َ
ون

ُ
  يَزَال

َ
لِفِين

َ
ت
ْ
 21﴾ مُخ

 "اور اگر تیرا رب چاہتا تو تمام لوگں کو ایک ہی امت بنا دیتا، مگر وہ ہمیشہ مختلف ہی رہیں گے۔"

تِ عملی می ڈھال کر مذہبی  یہ آی بتات ہے کہ اختلافِ عقائد فطری ہے اور اس کا حل جبر ی طاقت نہیں بلکہ مکالمہ اور عدل ہے۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے اسی قرآنی اصول کو سیر

 تنوع کو امن ک بنیاد بنای۔ 

 اہلِ کتاب اور دیگر گروہوں سے معاہداتِ مین کا تحقیقی جائزہ 

 نمایں میثاقِ میناسلامی ریستِ مین می نبی صلى الله عليه وسلم نے مختلف مذہبی گروہوں خصوصاً یہود، نصاریٰ، اور مشرک قبائل کے ساتھ واضح آئین معاہدے کیے۔ سب سے  

(Constitution of Medina) ہے، جو جدید عہد ک اصطلاح می ایک بی المذاہب سوشل کنٹریکٹ (Interfaith Social Contract) تھا۔ 

 :ابنِ ہشام نے نقل کیا

 دِينُهُمْ »
َ
مُسْلِمِين

ْ
يَهُودِ دِينُهُمْ وَلِل

ْ
، لِل

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
 مَعَ الْ

 
مَة

ُ
يَهُودَ بَنِي عَوْف  أ

ْ
 «.22وَإِنَ ال

 "یہودِ بنی عوف مومنین کے ساتھ ایک امت ہیں؛ یہود کے لیے ان کا دین اور مسلمانوں کے لیے ان کا دین۔"

 ہوئے شہی یکجہتی کا تصور دی گیا۔ یہ دفعہ مذہبی آزادی کے اصول پر مبنی ہے، جو اس وقت ک دنیا می کسی آئین نظام کا حصہ نہیں تھا۔ اس می مذہبی شناخت کو بقرار رکھتے

 نبی صلى الله عليه وسلم نے عقیدے کو نہیں بلکہ امنِ اجتماعی اور عہدِ وفا داری کو ریستی تعلق کا معیار قرار دی۔

 :ڈاکٹر محمد حمیداللہ اس میثاق کو بی المذاہب تعلقات کا پہلا عالمی منشور قرار دیتے ہیں

"It was the first written constitution which granted religious freedom to all 

communities while ensuring their cooperation for common defense and 

justice."23 

 
19 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusaīn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH), 2: 3408 
20 W. Montgomery Watt, Muhammad: Prophet and Statesman (Oxford: Oxford University Press, 1961), 117 
21 Hūd 11:118 
22 Ibn Hishām, Al-Sīrah al-Nabawīyah, 2: 150 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 85 ﴿   

 

 
 

 "قرار دی۔یہ دنیا کا پہلا تحریری آئین تھا جس نے تمام بادریوں کو مذہبی آزادی دی اور ساتھ ہی اجتماعی دفاع و عدل می باہمی تعاون کو لازم "

ک بنیاد فراہم   (Interfaith Law) یہ معاہدات محض امن کے وقتی اقدامات نہیں بلکہ ایک اصولی فریم ورک تھے جنہوں نے اسلامی قانونِ بی المذاہب تعلقات

 ک۔

 سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می مذہبی آزادی، امنِ عامہ اور رواداری کے اصول 

 :نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے مذہبی آزادی کو انسانی وقار کا لازمی حصہ قرار دی۔ قرآن نے فرمای

﴿ 
َ
رَاهَ  ل

ْ
ينِ  فِي إِك ِ

 24﴾الد 

 "دین کے معاملے می کوئی زبدستی نہیں۔"

پنے مذہبی مراسم ادا کرنے  یہ آی صرف مذہبی اصول نہیں بلکہ ایک ریستی قانون کے طور پر نبی صلى الله عليه وسلم نے اس کو نافذ کیا۔ مین می یہود، نصاریٰ اور مشرکین سب کو ا

 :ابنِ سعد روای کرتے ہیں کہ نبی صلى الله عليه وسلم نے نجران کے عیسائی وفد کو مسجدِ نبی می عبادت ک اجازت دی ک مکمل آزادی حاصل تھی۔

الَ رَسُولُ اَللِّ »
َ
ق
َ
رِقِ، ف

ْ
ش
َ ْ
ى الْ

َ
تَهُمْ إِل

َ
وْا فِيهَا صَلَ

َ
 «.25دَعُوهُمْ : صلى الله عليه وسلموَصَل

 "انہوں نے مسجد می مشرق ک سمت نماز پڑھی، رسولِ اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمای: انہیں پڑھنے دو۔"

 و تفاہم کا ذریعہ بنای۔ یہ واقعہ نہ صرف رواداری بلکہ مکالمے ک عملی مثال ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے اختلافِ عقیدہ کو نفرت ی مزاحمت کا سبب نہیں بنای بلکہ اسے تعارف 

 :قرآنِ مجید نے اسی اصول کو واضح کیا

هَا يَا﴿ يُّ
َ
اسُ  أ

َ
ا الن

َ
م إِن

ُ
اك
َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
ن خ ِ

ر   م 
َ
ك
َ
ى   ذ

َ
نث
ُ
أ مْ  وَ

ُ
اك
َ
ن
ْ
عُوبًا وَجَعَل

ُ
بَائِلَ  ش

َ
وا وَق

ُ
عَارَف

َ
 26﴾لِت

کو  " اور قبیلوں می اس لیے تقسی کیا کہ تم ایک دوسرے  اور تمہیں قوموں  اور ایک عورت سے پیدا کیا  اے لوگ! ہم نے تمہیں ایک مرد 

 "پہچانو۔

 یہ آی مذہبی و نسلی تنوع کے مثبت پہلو یعنی "تعارف" کو بنیاد بنات ہے جو رواداری کے اسلامی تصور کا مرکزی اصول ہے۔

 اختلاف کے باوجود بقائے باہمی ک نبی صلى الله عليه وسلم حکمتِ عملی 

 اختلاف 
ِ
کے اصول پر مبنی تھی۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے مین می نہ صرف   (Ethics of Difference) نبی صلى الله عليه وسلم ک حکمتِ عملی اختلاف کو دبانے ی مٹانے کے بجائے ادب

 :ایک موقع پر آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایمذہبی گروہوں بلکہ قبائلی سرداروں اور مخالفین کے ساتھ بھی مکالمہ بقرار رکھا۔

يْرِ طِ »
َ
يْئًا بِغ

َ
هُ ش

ْ
مِن  

َ
ذ
َ
خ
َ
أ وْ 
َ
أ تِهِ، 

َ
اق
َ
 ط

َ
وْق

َ
هُ ف

َ
ف
َ
ل
َ
وْ ك

َ
أ هُ، 

َ
صَهُ حَق

َ
ق
َ
ت
ْ
وِ ان

َ
أ مَ مُعَاهَدًا 

َ
ل
َ
 مَنْ ظ

َ
ل
َ
يَوْمَ  أ ا حَجِيجُهُ 

َ
ن
َ
أ
َ
، ف س 

ْ
ف
َ
يبِ ن

قِيَامَةِ 
ْ
 «.27ال

 می قیامت  خبردار! جس نے کسی معاہد )غیر مسلم شہی( پر ظلم کیا، اس کا حق گھٹای، اسے طاقت سے زیدہ بوجھ ڈالا، ی بغیر رضا کے کچھ لیا، تو  "

 "دن اس کے خلاف حجت ہوں گا۔ کے

 یہ فرمان بقائے باہمی ک اخلاقی اساس ہے یعنی اختلاف کے باوجود انصاف اور احترام کا بتاؤ۔ 

 :معاصر اسلامی مفکر فضل الرحمن لکھتے ہیں

"The Prophet established coexistence on the moral foundation of justice, not 

mere tolerance. His vision was an inclusive community bound by law and 

conscience."28 

ن اور نبی صلى الله عليه وسلم نے بقائے باہمی کو صرف رواداری نہیں بلکہ عدل ک اخلاقی بنیاد پر قائم کیا؛ ان ک نگاہ می امت ایک جامع بادری تھی جو قانو"

 "ضمیر سے بندھی ہوئی تھی۔

 
23 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Hyderabad: Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmānīyah, 

1975), 23 
24 al-Baqarah 2:256 
25 Ibn Saʿd, Al-Ṭabaqāt al-Kubrā, 1: 357. 
26 al-Ḥujurāt 49:13 
27 Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, 3052 
28 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 

1982), 44 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 86 ﴿   

 

 
 

 یہی اصول آج کے بی المذاہب تعلقات کے لیے رہنما ہیں: مکالمہ نفرت کا متبادل ہے، معاہدہ تصادم کا علاج، اور رواداری ظلم کا تریق۔ 

 تعاون می بدل دی،  سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم می بی المذاہب ہمیست کا تصور محض اخلاقی تعلیم نہیں بلکہ ریستی پالیسی تھا۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے مذہبی تنوع کو تصادم نہیں بلکہ

 اختلاف کو عداوت نہیں بلکہ مکالمے می ڈھالا، اور رواداری کو کمزوری نہیں بلکہ عدل و کرامت کا اظہار بنای۔

 رواداری قائم کیا جس می مذہب، عقیدہ اور نسلی فرق کے باوجود امنِ عامہ، انصاف او
ِ
ر انسانی وقار محفوظ رہے اور یہی  اس طرح ریستِ مین ک تشکیل نے ایک ایسا نظام

 وہ ماڈل ہے جو آج کے عالمگیر تناظر می اسلام ک طرف سے بی المذاہب ہمیست کا سب سے روشن اور عملی نمونہ ہے۔

 مبحثِ پنجم: سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم کے آئین اصولوں ک معاصر معنوی جدید ریستی و بی المذاہب تناظر می تجیہ 

 آشکار ہوت ہے کہ نبی  سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم کا مطالع اس پہلو سے کیا جائے کہ اس نے انسانی تاریخ کو قانون، سیاست اور سماجی نظم کے جس زاویے سے دیکھا، تو یہ حقیقت

المذاہب تناظر می بھی  اکرم صلى الله عليه وسلم ک آئین فکر نہ صرف ساتویں صدی کے عرب می ایک غیرمعمولی انقلابی حیثیت رکھتی تھی بلکہ آج کے جدید آئین، جمہوری اور بی  

و قانونی نظام ک بنیاد رکھی جس می انسانی وقار، مساوات، قانون ک بالا و اخلاقی معنوی رکھتی ہے۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے ایک ایسے عمرانی  اور عدل جیسے  فکری  دستی، مشاورت 

 ک صورت می تسلیم کیے جاتے ہیں۔ Rule of Law ، اور Human Rights ،Equality before Lawاصول وہی اہمیت رکھتے تھے جو آج جدید ریستوں می 

 نظام کے فلاسفہ جیسے جان لاک، روسو اور  یہ وہ فکری و اخلاقی ربط ہے جس نے دستورِ مین کو ایک تاریخی دستاویز سے بڑھ کر عالمی آئین فکر کا سنگِ میل بنا دی۔ جدید ریستی

 ک تعبیر دی، اس کے عملی خد و خال چودہ صدی قبل نبی صلى الله عليه وسلم ک ریستِ مین می بالفعل ظاہر ہو چکے تھے۔  (Social Contract) "ہابس نے جس "سوشل کنٹریکٹ

 دستورِ مین کے اصولوں ک روشنی می جدید آئین ریستوں کا تقابلی مطالع 

ی معاشرے کے لیے آئین اتحاد

سل

 

لن

اور کثیرا کا تصور   (Constitutional Unity) دستورِ مین ک سب سے نمایں خصوصیت یہ تھی کہ اس نے ایک کثیرالمذہبی 

 :پیش کیا۔ ابن ہشام نے نقل کیا

اسِ »
َ
 مِنْ دُونِ الن

 
 وَاحِدَة

 
مَة

ُ
 «.29إِنَهُمْ أ

 "یہ سب )اہلِ مین( دیگر تمام انسانوں کے مقابلے می ایک امت ہیں۔"

کو اتحاد ک بنیاد بنای۔ جدید آئین ریستوں می   (Civic Contract) یہ جملہ ریستی فکر می ایک فکری انقلاب تھا، کیونکہ اس نے مذہب اور نسل ک بجائے عہدِ شہی 

 ک بنیاد ہے۔ (Civic Equality) بھی یہی اصول شہی مساوات

 :ڈاکٹر محمد حمیداللہ لکھتے ہیں

"The Constitution of Medina is the first written document that recognized 

pluralism under one political authority, a concept that modern 

constitutionalism rediscovered centuries later."30 

ازسرِ" وہ پہلی تحریری دستاویز تھی جس نے ایک سیاسی نظم کے تحت تعددی کو تسلیم کیا، جسے جدید آئین فکر نے صدیوں بعد  نو  میثاقِ مین 

 "دریفت کیا۔

آزادی اور ذمہ داری جدید جمہوری   دستورِ مین کے تحت ہر گروہ کو مذہبی آزادی حاصل تھی مگر ساتھ ہی ریستی نظم و دفاع می شرکت بھی لازم تھی۔ یہ دوہرا اصول

 نظاموں کے بنیادی توازن ک ید دلاتا ہے، جہاں حقوق اور فرائض ایک دوسرے سے جدا نہیں بلکہ متوازن بنیادوں پر قائم ہیں۔

 بی المذاہب تعلقات، انسانی حقوق اور شہی بابی کے جدید مباحث پر سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک تطبی 

حیثیت کو مشترک  نبیِ اکرم صلى الله عليه وسلم ک آئین بصیرت اس نکتے پر سب سے زیدہ نمایں ہوت ہے کہ آپ صلى الله عليه وسلم نے مذہب، عقیدہ اور ثقافت کے اختلاف کے باوجود انسانی  

 :بنیاد بنای۔ قرآنِ مجید نے اسی کو اصولی صورت می یوں بیان کیا

دْ ﴿
َ
ق
َ
ا وَل

َ
رَمْن

َ
 "اور یقیناً ہم نے بنی آدم کو بزرگی بخشی۔" 31﴾آدَمَ  بَنِي   ك

ی

 

ٹ

 

گن

ک اصل روح سے  Human Rights Chartersکے اسلامی تصور کا مرکز ہے، جو جدید   (Universal Human Dignity) یہ آی یونیورسل ہیومن ڈ

 نبی صلى الله عليه وسلم نے میثاقِ مین می غیرمسلم شہیوں کے لیے جو ضمانت دی، وہ انسانی بابی کے اصول ک واضح تعبیر ہے۔ ہم آہنگ ہے۔

ثِمَ »
َ
أ مَ وَ

َ
ل
َ
 مَنْ ظ

َ
سُهُمْ إِل

ُ
ف
ْ
ن
َ
أ  دِينُهُمْ، مَوَالِيهِمْ وَ

َ
مُسْلِمِين

ْ
يَهُودِ دِينُهُمْ وَلِل

ْ
 «.32لِل

 
29 Ibn Hishām, Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Maʿārif, 1955), 2: 150 
30 Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World (Hyderabad: Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmānīyah, 

1975), 29 
31 al-Isrāʾ 17:70 
32 Ibn Kathīr, Al-Bidāyah wa al-Nihāyah (Beirut: Dār al-Fikr, 1985), 3: 223 



 

 

 

 

مطالع   ت ی کا تج   یست المذاہب ہم   و بی   ی ساخت: اصولِ شہ   آئین   ک   ین دستورِ م   می   صلى الله عليه وسلم   ی عہدِ نب   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 87 ﴿   

 

 
 

یہود کے لیے ان کا دین اور مسلمانوں کے لیے ان کا دین ہے؛ ان کے حلیف اور خود ان ک جانیں محفوظ ہیں، سوائے اس کے جو ظلم کرے ی "

 "گناہ کرے۔

 کے بالکل ہم معنی ہیں۔ معاصر بی الاقوامی قانون می مذہبی اقلیتوں ک حیثیت کا تصور اسی روح کا تسلسل ہے۔ Citizenship Rightsیہ اصول جدید ریستوں کے 

وا نبی صلى الله عليه وسلم نے نہ صرف 
ُ

 

ان
َ
 :مذہبی آزادی بلکہ قانونی مساوات کو بھی ایک عملی حقیقت بنای۔ آپ صلى الله عليه وسلم کا ارشاد ہےك

« 
ُ
 فِيهِمُ الضَعِيف

َ
ا سَرَق

َ
وهُ، وَإِذ

ُ
رَك
َ
 ت
ُ
رِيف

َ
 فِيهِمُ الش

َ
ا سَرَق

َ
نَهُمْ إِذ

َ
مْ أ

ُ
ك
َ
بْل
َ
ذِينَ ق

َ
كَ ال

َ
هْل
َ
مَا أ

َ
حَدَ  إِن

ْ
يْهِ ال

َ
امُوا عَل

َ
ق
َ
 «.33أ

 "تے۔تم سے پہلے امتیں اس لیے ہلاک ہوئیں کہ اگر ان می کوئی شریف چوری کرتا تو چھوڑ دیتے، اور اگر کوئی کمزور کرتا تو اس پر حد قائم کر"

 کے جدید اصولوں سے عین مطابقت رکھتی ہے۔ Equality before Lawاور  Rule of Lawیہ حدیث 

 سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک آئین فکر ک موجودہ مسلم معاشروں می معنوی و عملی افادی 

کے مطالبات، اور بی المذاہب تعلقات کے تناؤ ایک  (Civil Rights) کے تصورات، شہی حقوق (Nation-State) موجودہ مسلم دنیا می جہاں قومی ریست

 مستقل چیلنج ک صورت می موجود ہیں، وہاں سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک آئین فکر ایک ہمہ جہت فکری و عملی ماڈل مہیا کرت ہے۔ 

 :اسلامی آئین فکر کے معاصر شارح، طارق رمضان لکھتے ہیں

"The Prophet’s governance model remains a paradigm of justice, consultation 

and pluralism, offering a balance between divine law and civic reason."34 

 حکمرانی عدل، مشاورت اور تعددی کا ایسا نمونہ ہے جو الٰہی قانون اور شہی عقل کے درمیان توازن فراہم کرتا ہے۔"
ِ
 "نبی صلى الله عليه وسلم کا نظام

ید مسلم ریستوں می عدالت، اسی تناظر می اگر دیکھا جائے تو سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک آئین تعلیمات محض مذہبی تاریخ نہیں بلکہ پالیسی ڈھانچے ک صورت رکھتی ہیں، جو جد

 کے فروغ کا عملی منہج فراہم کر سکتی ہیں۔ (Pluralism) مساوات اور تکثیری

  بح ص خلا 

کا مقصد کسی خاص گروہ ی طبقے ک بالادستی   نبی صلى الله عليه وسلم ک آئین حکمتِ عملی نے یہ ثابت کیا کہ قانونِ الٰہی اور انسانی حقوق می تصادم نہیں بلکہ تکمیل کا رشتہ ہے، اور ریستی نظم

سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم کا آئین فلسفہ آج کے جدید سیاسی و قانونی مباحث کے لیے ایک ایسا فکری محور فراہم کرتا ہے جو آزادی، مساوات،  نہیں بلکہ انسان ک مجموعی فلاح ہے۔

مذہبی آزادی ی شوریٰ کا نظام    عدل اور رواداری کے اصولوں کو وحی اور عقلِ انسانی کے امتزاج سے مربوط کرتا ہے۔ دستورِ مین ک تعبیرات خواہ وہ شہی مساوات ہوں،

یوں سیرتِ نبی صلى الله عليه وسلم ک آئین فکر محض ماضی ک یدگار نہیں، بلکہ مستقبل ک ریستِ آج کے انسانی حقوق کے منشور سے کہیں زیدہ عمیق اخلاقی بنیادوں پر قائم ہیں۔

 عدل و رحمت کے لیے فکری رہنمائی ک وہ منبع ہے جو زمان و مکان ک قیود سے ماورا، انسانیت کے دائمی اصولوں ک پاسدار ہے۔

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ 

  Bibliography /اتابیا کتا

 Abū Dāwūd, Sulaymān ibn al-Ashʿath al-Sijistānī. Sunan Abī Dāwūd (n.p.: Standard Islamic Publishing, 2000). 

 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago 

Press, 1982). 

 Hamidullah, Muhammad. The First Written Constitution in the World (Hyderabad: Dāʾirat al-Maʿārif al-ʿUthmānīyah, 

1975). 

 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik. Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2004). 

 ———. Al-Sīrah al-Nabawīyah (Cairo: Dār al-Maʿārif, 1955). 

 Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. Al-Bidāyah wa al-Nihāyah (Beirut: Dār al-Fikr, 1985). 

 Ibn Khaldūn, ʿAbd al-Raḥmān. Al-Muqaddimah (Beirut: Dār al-Fikr, 2005). 

 Ibn Saʿd, Muḥammad. Al-Ṭabaqāt al-Kubrā (n.p.: Classical Arab Heritage Press, 1990). 

 Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qushayrī, Abū al-Ḥusayn. Ṣaḥīḥ Muslim (Nishāpūr: Dār al-Khilāfah al-ʿIlmīyah, 1330 AH). 

 Ramadan, Tariq. Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation (Oxford: Oxford University Press, 2009). 

 Al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah, 1997). 

 Watt, W. Montgomery. Muhammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956). 

 ———. Muhammad: Prophet and Statesman (Oxford: Oxford University Press, 1961). 

 

 
33 Al-Qushayrī, Abū al-Ḥusayn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishā pūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīyah, 1330 AH), 3: 1687 
34 Ramadan, Tariq, Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation (Oxford: Oxford University Press, 2009), 87 . 


