
  
 

 

   

 

     

 

Nasir Khusraw and the Philosophy of Divine Justice: 
An Intellectual Discourse on Ismaili Hermeneutics in 

the Qur’anic Perspective 

 مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ 

 

Authors Details 
1. Dr. Hafiz Mansoor Ahmad (Corresponding Author) 

Assistant Professor, Department of Persian, University of Sargodha, Sargodha, 
Pakistan. 
Email: mansoor.ahmad@uos.edu.pk 

2. Dr. Muhammad Asim Shahbaz 
Department of Related Sciences, University of Rasul, Mandi Bahauddin, 
Pakistan. 

3. Dr. Muhammad Javed Iqbal 
Lecturer, Centre for Languages and Translation Studies, University of Gujrat, 
Gujrat, Pakistan. 

Citation Submission Timeline 
 

Ahmad, Dr. Hafiz Mansoor, Dr. Muhammad Asim 
Shahbaz and Dr. Muhammad Javed Iqbal." Nasir 
Khusraw and the Philosophy of Divine Justice: An 
Intellectual Discourse on Ismaili Hermeneutics in the 
Qur’anic Perspective."Al-Marjān Research Journal 3,no.4, 
Oct-Dec (2025): 20−32. 

Received: Sep 03, 2025 

Revised: Sep 14, 2025 

Accepted: Oct 01, 2025 
Published Online:  
Oct 08, 2025 

 
 

Publication & Ethics Statement 

 

Article QR 

 

Published by Al-Marjān Research Center, Lahore, Pakistan. 
© The Authors. No conflict of interest declared. 

This is an open access article distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0). 

 
 

 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 21 ﴿   

 

 
 

 

Nasir Khusraw and the Philosophy of Divine Justice: 
An Intellectual Discourse on Ismaili Hermeneutics in 

the Qur’anic Perspective 

 مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ 

 

٭       

 

 

 ڈاکٹر حافظ منصور احم 

٭                       

                                                                                                                                                           ڈاکٹر محمد عاصم شہباز              

٭ 

 اقبال   ی  جاو ڈاکٹر محمد             

Abstract 
This study explores the philosophical and theological thought of Nasir Khusraw 
(1004–1088 CE), a prominent Ismaili scholar, poet, and philosopher, focusing on his 
conception of Divine Justice (ʿAdl-i Ilāhī) within the framework of Ismaili 
hermeneutics (ta’wīl). Nasir Khusraw’s interpretation of divine justice transcends 
mere juridical or moral considerations and integrates metaphysical, cosmological, 
and epistemological dimensions grounded in the Qur’anic worldview. Through his 
works such as Gushayish wa Rahayish and Wajh-i Dīn, he articulates a rational 
synthesis between revelation and intellect, asserting that divine justice manifests 
through the harmony of creation, the order of intellect, and the guidance of the 
Imamate.  In contrast to literalist readings of the Qur’an, Nasir Khusraw’s esoteric 
hermeneutics reveal the inner meanings (bāṭin) of divine attributes and human 
accountability, establishing a balance between divine transcendence and immanence. 
The research examines how his Ismaili philosophical framework addresses critical 
questions of human free will, moral responsibility, and theodicy in comparison with 
broader Islamic theological perspectives, including Mu‘tazilite and Ash‘arite 
thought.  By situating Nasir Khusraw’s theory of divine justice within the Qur’anic 
context, this paper demonstrates his contribution to Islamic intellectual history as an 
advocate of rational spirituality and ethical universalism. The study concludes that 
his integration of reason and revelation provides a profound model for 
understanding the relationship between divine justice, human intellect, and the 
spiritual evolution of humankind. 
Keywords: Nasir Khusraw; Divine Justice; Ismaili Philosophy; Qur’anic 
Hermeneutics; Ta’wīl; Islamic Theology; Theodicy; Free Will; Rational Spirituality; 
ʿAdl-i Ilāhī; Esoteric Interpretation; Imamate; Islamic Philosophy. 

 تعارف موضوع  

فکی ء( اسلامی فک و فلسفہ کے ایک نمایاں مفکر، شاعر اور داعی تھے جن کا تعلق اسماعیل مکتبِ فک سے تھا۔ اُن کی  1088–ء1004ناصر خسرو )

کے اعتبار سے زندگی کا مرکز عدلِ الٰہ، معرفت، عقل اور تاویِ باطنی کے تصورات پر قائم تھا۔ ناصر خسرو نے قرآنِ کریم کی آیات کو محض ظاہر 

ایک ایسا کائناتی نظام   نہیں، بلکہ باطن اور معنیِ عمیق کے پہلو سے سمجھنے کی کوشش کی۔ انُ کے نزدیک عدلِ الٰہ صرف جزا و سزا کا قانون نہیں بلکہ

امتزاج سے کی جاتی ہے، جہاں   ہے جس می ہر چیز اپنی مناسب جگہ پر قائم ہے۔اسماعیل فلسفے می عدلِ الٰہ کی تعبیر عقل، روحانیت اور تاوی کے

 
 ٭ 

 آف سرگودھا، سرگودھا، پاکستان۔ رسٹینیوی  ،شعبہ فارسی  ،اسسٹنٹ پروفیسر

 ٭ 

 پاکستان۔  ،ینبہاؤالد یآف رسول، منڈ رسٹینیوی انسٹرکٹر، شعبہ متعلقہ علوم، 

 ٭ 

  ینڈا یجزفار لینگو سینٹر  ر،لیکچر

سل

 

ن

 ٹرا

ی 

 

 

ن

 

ش

 آف گجرات، گجرات، پاکستان۔  رسٹینیوی   ،یزاسٹڈ 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 22 ﴿   

 

 
 

نہ اور شعری اسلوب می اس  خدا کی حکمت اور انسان کی معرفت کے درمیان توازن پیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ناصر خسرو نے اپنے فلسفی 

 مفہوم کو سمجھے۔قرآن تناظر می بات پر زور دیا کہ حقیقی عدل اُس وقت سمجھا جا سکتا ہے جب انسان ظاہری احکام سے آگے بڑھ کر اُن کے باطنی

ضوعات پر روایتی ظاہری تفسیر اور اسماعیل  جہاں وہ عدل، قضا و قدر، اور انسان اختیار جیسے مو  —ناصر خسرو کی فک ایک فکی مناقش پیش کرتی ہے  

کو قرآن کے اصولی تناظر می جانچنا اور یہ سمجھنا    تاوی کے درمیان فکی گفتگو پیدا کرتے ہیں۔ اس تحقیق کا مقصد ناصر خسرو کے فلسفۂ عدلِ الٰہ 

 ہے کہ اُن کی تاویلات کس حد تک قرآن عدل کے مفہوم سے ہم آہنگ یا مختلف ہیں۔

 ول: ناصرخسرو کا فکی و کلامی منہج : عقل و وحی کا امتزاج  ا مبح 

ء( کا شمار ان فارسی مفکرین می ہوتا ہے جنہوں نے فلسفہ، کلام، اور تصوف کو ایک ہم آہنگ فکی نظام می جمع کیا۔ ۱۰۸۸ھ/۴۸۱ناصر خسرو )

ی تحریک، فاطمی دعوت، اور ایران تصوف    وہ اسماعیل فکی روایت کے نمائندہ اور فاطمی مکتبِ فک کے مبلغ تھے۔ ان

مط

کے فکی پس منظر پر قر

و وحی کے امتزاج پر مبنی ایک ایسا نظریہ پیش کیا جس می  کے رجحانات کا گہرا اثر نمایاں ہے۔ ناصر خسرو نے اپنے دور کے فکی خلفش  ر می عقل 

 ن کے باہمی تعلق کو معنی خیز بنایا گیا۔ انسان ادراک کی حدوں کو وحی کے نور سے منور کر کے کائنات اور انسا

ی و فاطمی اثرات  .1

مط

 ناصر خسرو کا فکی پس منظر اور قر

وہ   اپنے سفرنامے  ناصر خسرو کی فک بنیادی طور پر فاطمی اسماعیل عقائد سے متاثر ہے، جو عقل کو دین کی باطنی تعبیر کے لیے ذریعہ قرار دیتے ہیں۔ 

ی انقلاب کی ابتدا ایک خواب سے ہوئی جس نے ان کی عقل کو حقیقت کے عرفان کی طرف متوجہ کیا۔ اسماعیل  می ذکر کرتے ہیں کہ ان کی فک

 وقت کے درمیان ایک روحان ربط
ِ
 پایا جاتا ہے، جس سے علمِ حقیقی کی راہیں کھلتی ہیں۔ چنانچہ ناصر خسرو تصورِ امامت کے مطابق عقلِ کلی اور امام

 لالی آلہ بلکہ ایک روحان قوت کے طور پر دیکھا۔ نے عقل کو نہ صرف استد

 :وہ خود اپنی کتاب زاد المسافرین می لکھتے ہیں 

 .1بهره ماند، در ظلمتِ جهل ماند( )عقل را چون نوری است از آفتابِ ازلی، و هر که از این نور بی

اور جو اس نور سے  " محروم رہتا ہے، وہ جہالت کے اندھیروں  عقل کو ایک ایسا نور ہے جو ازلی آفتاب سے فیضان پاتا ہے، 

 "می بھٹکتا رہتا ہے۔

یہی تصور   یہ اقتباس ناصر خسرو کے فکی زاویے کی بنیاد واضح کرتا ہے کہ ان کے نزدیک عقل محض استدلال کا آلہ نہیں بلکہ الٰہ فیض کا مظہر ہے۔

ی و فاطمی مفکرین جیسے ابو یعقوب سجستان اور حمید الدین

مط

 کرمان کے فکی دائرے سے جوڑتا ہے۔  انہیں قر

 عقل و وحی کی تطبیق کا اصول  .2

 :ناصر خسرو کے نزدیک عقل اور وحی می تضاد نہیں بلکہ تکمیل کا رشتہ ہے۔ وہ لکھتے ہیں 

 .2)وحی چراغ است و عقل دیده؛ تا دیده نباشد، از چراغ نور برنیاید( 

 "غ کا نور بےکار ہے۔ وحی چراغ ہے اور عقل آنکھ؛ اگر آنکھ نہ ہو تو چرا"

نہ عقل کو  یہ تعبیر اس فکی توازن کی غماز ہے جو ناصر خسرو نے عقلیت اور نبوت کے درمیان قائم کیا۔ وہ نہ وحی کو عقل سے بالاتر ٹھہراتے ہیں،  

 وحی سے آزاد مانتے ہیں بلکہ دونوں کو ایک ہی حقیقت کے دو مظاہر قرار دیتے ہیں۔

 :ئید کرتے ہیں ن بھی اسی ہم آہنگی کی تافاطمی داعی حمید الدین کرما

 3  .)العقل أصل الدین، و بالنقلِ یتمّ الدین( 

 "عقل دین کی اصل ہے، اور نقل سے دین مکمل ہوتا ہے۔ "

 
1 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn (Tehran: Intishārāt-i Āmīr Kabīr, 1960), 42 
2 Nāṣir-i Khusraw, Gushāyish va Rahāyish (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1948), 58 
3 Kirmānī, Ḥamīd al-Dīn, Rāḥat al-ʿAql (Cairo: Dār al-Āthār al-Ismāʿīlīya, 1953), 121 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 23 ﴿   

 

 
 

قلاتی پہلو  .3
ع

 

ن
 عدلِ الٰہ کے 

عدل خدا کی ذات کا عقلی لوازمہ ہے، نہ کہ  ناصر خسرو کے کلامی منہج می عدلِ الٰہ کا مفہوم بھی عقلی استدلال کے ساتھ وابستہ ہے۔ ان کے نزدیک  

 :محض اعتقادی مفروضہ۔ وہ فرماتے ہیں 

 .4)عدل آن است که هر چیز در جای خویش باشد، و این را عقل داند، نه تقلید( 

 "عدل یہ ہے کہ ہر چیز اپنی اصل جگہ پر ہو، اور یہ بات عقل سے معلوم ہوتی ہے، نہ کہ محض تقلید سے۔"

  الٰہ کی معرفت کا ذریعہ قرار دے کر کلامی عقائد می عقلی استدلال کی بنیاد رکھی۔ نے عقل کو عدلِ   یہاں ناصر خسرو

 فلسفہ و تاوی کا امتزاج  .4

وہ ظاہرِ   (rationality) اور تعقل (esoteric interpretation) ناصر خسرو کے فلسفہ می تاوی کا امتزاج سب سے نمایاں پہلو ہے۔ 

  سے مربوط دیکھتے ہیں۔شریعت کو باطنِ حکمت

 5نصیب است( خبر باشد، به حقیقت از قرآن بی )هر که ظاهر قرآن بداند و از باطن آن بی 

 "جو شخص قرآن کے ظاہر کو جانتا ہے مگر باطن سے بے خبر ہے، وہ حقیقت می قرآن سے محروم ہے۔"

فک کو   امتزاج پیش کرتی ہے۔ ان کے معاصر فارسی اہلِ فک نے بھی اس طرزِ  ناصر خسرو کی یہ تاویلی روش، فلسفینہ بصیرت اور مذہبی شعور کا حسین

 :سراہا۔ سنائی غزنوی کہتے ہیں 

 .6)به عقل باید که دین را شناخت، نه به تقلید کورکورانه( 

 "دین کو عقل سے پہچاننا چاہیے، نہ اندھی تقلید سے۔"

یک متوازن اور جامع زاویہ نظر کے   کی فکی توثیق کرتا ہے، جو فارسی اسلامی فک می ایہ تائیدی کلام ناصر خسرو کے عقل و وحی کے امتزاجی منہج

 طور پر ابھرتا ہے۔ 

 تاوی و امامت کے تناظر می   —مبح دوم: عدلِ الٰہ کی اسماعیل تعبیر  

 
 
لطی

 وجود قائم ہے۔ ان کی  ناصر خسروؒ کے نزدیک عدلِ الٰہ محض اخلاقی یا شرعی اصول نہیں بلکہ کائناتی اور مابعد ا
ِ
ی حقیقت ہے، جس پر پورا نظام

ی ع

   (ʿAdl) فک می عدل
ِ
کا تصور اسماعیل کائناتیات، تاوی، اور امامت کے اصول سے گہرا تعلق رکھتا ہے۔ ناصر خسرو نے عدل کو ایک ایسے نظام

 و   ہے۔ ان کے نزدیک عدل وہ توازن ہے جو عقل و نفس، ظاہر تکوین، شریعت، اور اخلاق کے تمام مدارج می کارفرماتوازن کی حیثیت دی جو عالمِ

 باطن، اور خالق و مخلوق کے تعلق کو منظم کرتا ہے۔ 

ی اساس  .1

 ی ع
لطی

 عدل اور اس کی مابعد ا
ٔ
 اسماعیل عقیدہ

ی نظام می خدا مطلق خیر

 ی ع
لطی

اور اس کی صفاتِ عدل و حکمت تخلیق کے   (al-Khayr al-Muṭlaq) اسماعیل مابعدا تمام مراتب می ہے 

کے صدور سے شروع ہوتی ہے، جو عدلِ الٰہ کا پہلا مظہر ہے۔ اس عقلِ اول سے نفسِ   (ʿAql-i Awwal) اول   ظاہر ہیں۔ یہ کائنات عقلِ

 پیدا ہوتا ہے، اور یہ سلسلہ مراتبِ وجود می توازن و عدل کی بنیاد رکھتا ہے۔  (Nafs-i Kullī) کلی

 :لکھتے ہیں ناصر خسرو زاد المسافرین می 

ای نهاد که سزاوار آن بود، و چون خللی در این نظام نماند، )از عدلِ خداست که هر چیز را در مرتبه

 .7عالم به عدل قائم است( 

 
4 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn, 64 
5 Nāṣir-i Khusraw, Wajh-i Dīn (Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīya, 1955), 27 
6 Sanā’ī Ghaznawī, Ḥadīqat al-Ḥaqīqa (Lahore: Al-Maktaba al-Fārsīya, 1967), 93 
7 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn (Tehran: Intishārāt-i Āmīr Kabīr, 1960), 71 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 24 ﴿   

 

 
 

یہ خدا کے عدل ہی کا تقاضا ہے کہ اس نے ہر چیز کو اس کے لائق مرتبے پر رکھا، اور چونکہ اس نظام می کوئی خلل نہیں، "

 "پر قائم ہے۔اس لیے عالم عدل 

ابو یعقوب   (emanation) یہ نظریہ نیوپلاٹونک صدور کے اسماعیل تصور سے ہم آہنگ ہے، جس می عدل توازنِ وجود کا بنیادی اصول ہے۔ 

 :سجستان، جو ناصر خسرو کے فکی پیش رو ہیں، لکھتے ہیں 

 .8لعقلُ الأول( )العدلُ نظامُ الوجود، و به یقومُ كلّ ش يءٍ في مرتبتهِ علی ما اقتضاهُ ا

 وجود ہے، اور اسی کے ذریعہ ہر چیز اپنی اس مرتبے می قائم ہے جس کا اقتضا عقلِ اول کرتی ہے۔"
ِ
 "عدل ہی نظام

ی عدل کے نظریے کا فکی پس منظر فراہم کرتا ہے۔ 

 ی ع
لطی

 یہ قول ناصر خسرو کے مابعدا

 سطحوں پر ناصر خسرو کے نزدیک عدل کی تعبیر: تکوینی، تشریعی، اور اخلاقی   .2

 :ناصر خسرو عدل کو تین سطحوں پر بیان کرتے ہیں 

 کائنات کے نظام می ہر مخلوق کا اپنے درجے پر قائم رہنا۔  :(Cosmic Justice) تکوینی عدل

 شریعت می اوامر و نواہی کا توازن، جو انسان کو نظمِ تکوین کے مطابق کرتا ہے۔  :(Legislative Justice) تشریعی عدل

 انسان کردار می اعتدال، جو روحان نجات کی بنیاد ہے۔  :(Moral Justice) لاخلاقی عد

 :وہ فرماتے ہیں 

)عدل در نفس آن است که قویِ شهوت و غضب بر عقل غالب نشود، و در خلق آن است که هر  

 .9کس را حقِ خویش دهند( 

شرت می عدل یہ ہے کہ ہر ایک کو اس کا  نفس می عدل یہ ہے کہ شہوت و غضب کی قوتیں عقل پر غالب نہ آئیں، اور معا

 "حق دیا جائے۔

 اخلاق می بھی اس کی جھلک موجود ہے
ِ
 ۔ یہ تعبیر واضح کرتی ہے کہ ناصر خسرو کے نزدیک عدل صرف الٰہ صفت نہیں بلکہ انسان کے باطنی نظام

 تاوی کے ذریعے عدلِ الٰہ کی توضیح اور امامت کا تعلق  .3

وہ  (Hermeneutics) می تاویناصر خسرو کے فکی نظام   محض متنی تفسیر نہیں بلکہ الٰہ عدل کی توضیح کا ذریعہ ہے۔ ان کے نزدیک تاوی 

ظاہری   عمل ہے جس کے ذریعے ظاہری احکام می عدلِ الٰہ کا باطن ظاہر ہوتا ہے۔ چونکہ ہر حقیقت کا ظاہر و باطن ہوتا ہے، اسی طرح عدل کا بھی

  معنی )حکمت( ہے، اور ان دونوں کے درمیان ربط امام کے ذریعے قائم ہوتا ہے۔ قانون )شریعت( اور باطنی

 :ناصر خسرو فرماتے ہیں 

 ).10)امام، عدلِ خدا در زمین است، که اوست مظهرِ حکمت و میزانِ حق در خلق

 "امام زمین می خدا کے عدل کا مظہر ہے، وہی خلق کے درمیان حق کا میزان اور حکمت کا مظہر ہے۔"

ر گویا عدلِ الٰہ کے  یہ قول اسماعیل تصورِ امامت کے عدالتی پہلو کو واضح کرتا ہے۔ امام، تاوی کا محور اور عدلِ الٰہ کا مظہر ہے۔ اسی لیے امام کا انکا

 نظام سے انحراف ہے۔ 

 :حمید الدین کرمان بھی اسی بات کی تائید کرتے ہیں 

هُ 
ّ
 الحقّ و ناطقُ الحکمة)بالإمامِ یتحققُ العدلُ فی العالم، فإن

ُ
 ).11 میزان

 
8 Sijistānī, Abū Yaʿqūb, Kitāb al-Yanābīʿ (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1949), 44 
9 Nāṣir-i Khusraw, Gushāyish va Rahāyish (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1948), 83 
10 Nāṣir-i Khusraw, Wajh-i Dīn (Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīya, 1955), 91 
11 Kirmānī, Ḥamīd al-Dīn, Rāḥat al-ʿAql (Cairo: Dār al-Āthār al-Ismāʿīlīya, 1953), 147 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 25 ﴿   

 

 
 

 "عدلِ حقیقی امام کے ذریعے ہی ظاہر ہوتا ہے، کیونکہ وہی حق کا میزان اور حکمت کا ناطق ہے۔"

 تاوی می عدل کی باطنی معنویت اور امام کا مرکزی کردار  .4
ِ
 ناصر خسرو کے نظام

ظاہر اور    متحقق ہوتی ہے۔ امام کو وہ "میزانِ توازن" کہتے ہیں، جو شریعت کےناصر خسرو کی تاویلی روش می عدل کی باطنی معنویت امام کے ذریعہ  

 حقیقت کے باطن کے درمیان عدل قائم رکھتا ہے۔ 

میانِ  میزانِ  او  که  زیرا  گردد؛  او ظاهر  از  نیز  کلی  پس عدلِ  است،  کل  امام، حقیقتِ عقلِ  )چون 

 ظاهر و باطن است( 

؛ کیونکہ وہ ظاہر و باطن کے درمیان توازن لیے کلی عدل بھی اسی سے ظاہر ہوتا ہے  چونکہ امام عقلِ کلی کی حقیقت ہے، اس"

 "کا میزان ہے۔

نظام کا ضابطہ ہے،   یہاں ناصر خسرو کا امام بطورِ عدلِ الٰہ کا مظہر سامنے آتا ہے۔ اس تاویلی تصور می عدل محض الٰہ صفت نہیں بلکہ انسان و کونیاتی

 ہے۔   جس کا مرکز امام کی ذات

 :سنائی غزنوی نے بھی اسی فکی تسلسل می کہ 

 ).12)عدل آن بود که حق از باطل جدا شود، و این جز به رهبری مردِ کامل ممکن نیست

 "عدل یہ ہے کہ حق باطل سے جدا ہو، اور یہ اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کامل انسان )امام( کی رہنمائی میسر نہ ہو۔ "

کا یں ناصر خسرو کے نزدیک عد  الٰہ ایک ہمہ گیر  امامت کے ذریعے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ تصور نہ صرف  لِ  اور  و روحان اصول ہے جو تاوی  ئناتی 

 اسماعیل کلام کا بنیادی ستون ہے بلکہ عقل و وحی کے امتزاجی نظام کی تکمیل بھی۔ 

 ناصرخسرو کی تاویلی قراءت کا تجزیہ   —مبح سوم: قرآن تناظر می عدلِ الٰہ  

اءت خسروؒ کے نزدیک قرآنِ حکیم نہ صرف الٰہ وحی کا ظاہری متن ہے بلکہ عقلِ کلی اور حکمتِ ربان کا باطنی مظہر بھی ہے۔ ان کی تاویلی قر   صرنا

 مفہوم محض  کی قرآن تفسیر می عدل کا می قرآن وہ آئینہ ہے جس می عدلِ الٰہ کی ربوبی، تشریعی، اور اخلاقی جہات منعکس ہوتی ہیں۔ ناصر خسرو  

 ربوبیت اور انسان اختیار دونوں کو مربوط کرتی ہے۔ قانون یا قضا
ِ
 ئی نہیں بلکہ ایک کائناتی توازن اور روحان حقیقت ہے، جو خدا کے نظام

 قرآن می عدل کے تصورات: ربوبیت، جزا و سزا، اور اختیار کے اصول  .1

توازن ہے جس سے کائنات کا نظام  صول سے گہرا تعلق رکھتا ہے۔ ربوبیتِ الٰہ می عدل وہ  قرآنِ مجید می عدل، خدا کی ربوبیت اور جزا و سزا کے ا

 :قائم ہے 

انِ﴾ 
َ
یز ِ

م
ا فِي الْ وم

َ
غ
م
ط

َ
 ت

َّ
لَّ
َ
، أ

َ
ان

َ
یز ِ

م
عَ الْ

َ
عَهَا وَوَض

َ
مَاءَ رَف  13﴿وَالسَّ

 "اور آسمان کو بلند کیا اور میزان )توازن( قائم کیا تاکہ تم میزان می زیادتی نہ کرو۔ "

کا   —یہ آیت عدل کو کائناتی میزان سے تعبیر کرتی ہے   وہ توازن جو خدا نے عالمِ وجود می رکھا۔ ناصر خسرو کے نزدیک یہی توازن عدلِ الٰہ  یعنی 

 اصل ہے، جو انسان کی عقل اور شریعت می بھی انعکاس پاتا ہے۔ 

 :ہےاسی طرح قرآن عدل کو انسان اعمال کے حساب کے اصول سے مربوط کرتا  

ئًا﴾  يم
َ
سٌ ش

م
ف
َ
مُ ن

َ
ل
م
ظ

ُ
 ت

َ
لَ
َ
قِيَامَةِ ف

م
مِ ال  لِيَوم

َ
ط قِسم

م
وَازِينَ ال

َ م
عُ الْ

َ
ض

َ
 14﴿وَن

 "اور ہم قیامت کے دن عدل کے ترازو قائم کریں گے، پس کسی جان پر ذرا ظلم نہ کیا جائے گا۔"

 
12 Sanā’ī Ghaznawī, Ḥadīqat al-Ḥaqīqa (Lahore: Al-Maktaba al-Fārsīya, 1967), 131 
13 al-Raḥmān 55:7–8 
14 al-Anbiyāʾ 21:47 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 26 ﴿   

 

 
 

 عدل کی بنیاد بھی۔ یہ میزانِ عدل نہ صرف آخرت کا ضابطہ ہے بلکہ ناصر خسرو کے نزدیک امام کی ظاہری و 
ِ
 باطنی رہنمائی می دنیاوی نظام

 ناصر خسرو کی قرآن تفہیم: ظاہری و باطنی معنی کا امتزاج  .2

۔ ان کے نزدیک قرآن کے ظاہر می شریعت کے قوانین  (bāṭin) اور باطن (ẓāhir) ناصر خسروؒ قرآن کی دو جہتیں تسلیم کرتے ہیں: ظاہر

 : باطن حکمت، عدل اور ربان توازن کا راز ہے۔ وہ فرماتے ہیں اور اخلاقی احکام ہیں، جب کہ اس کا 

)قرآن ظاهری دارد که مردم عام از آن سود یابند، و باطنی دارد که خاصان به آن راه یابند، و عدلِ  

 ).15خدا در این است که هر دو را به جای خویش نهد

ہے جس تک خواص کی رسائی ہوتی ہے، اور خدا کا عدل  قرآن کا ایک ظاہر ہے جس سے عوام نفع پاتے ہیں، اور ایک باطن "

 "کہ دونوں کو اپنی جگہ پر رکھا گیا ہے۔اسی می ہے 

  ہے۔ یہاں ناصر خسرو کی تاویلی منہج کی بنیاد سامنے آتی ہے: قرآن کے ظاہری اور باطنی معان می توازن اور باہمی ربط ہی عدلِ الٰہ کا مظہر

ریناور باطن کے بغیر ظاہر ناقص ہے۔ اسی لیے وہ   بغیر باطنی تاوی ممکن نہیں،ان کے نزدیک ظاہری تفسیر کے 

 

 :می لکھتے ہیں  زاد المساف

)هر که ظاهرِ قرآن بداند و باطن نداند، از عدلِ خدا غافل ماند، و هر که باطن بداند و ظاهر را  

 ).16واگذارد، به ظلم گراید

باطن کو جانے اور ظاہر کو  رہے، وہ عدلِ خدا سے محروم ہے، اور جو صرف  جو قرآن کے ظاہر کو جانے مگر باطن سے غافل  "

 "چھوڑ دے، وہ ظلم کی طرف مائل ہو۔

 ناصر خسرو کے نزدیک وہی میزانِ عدل ہے جس پر قرآن قائم ہے۔  —یعنی ظاہر و باطن کا امتزاج   —یہ توازن 

 قرآن آیات کی تاویلی تشریح می اسماعیل منہج کا ظہور  .3

تشریحات پیش کیں۔ ان کے نزدیک آیاتِ عدل، میزان، اور جزا و سزا کا باطنی   (esoteric) آن کے متعدد مقامات پر تاویلیو نے قرناصر خسر

 ہدایت سے متعلق ہے۔ 
ِ
 مفہوم عقلِ کلی اور امام کے نظام

طِ مثلاً آیتِ " قِسم
م
 بِال

َ
ن

م
وَز

م
قِيمُوا ال

َ
أ  : ہیں ( کی تاوی کرتے ہوئے وہ لکھتے55:9" )الرحمن وَ

 ).17)وزن در این آیت امام است، که او میزانِ حق است و قسط به او قائم

 "اس آیت می 'وزن' سے مراد امام ہے، جو حق کا میزان ہے اور عدل اسی کے ذریعے قائم ہے۔"

 وقت کے روحان وجود سے مربوط کرتی  
ِ
ہے۔ تاوی یہاں عقل و وحی کے امتزاج کا یہ اسماعیل تاوی عدلِ الٰہ کو محض قانون توازن نہیں بلکہ امام

عی اات اور قرآن ہدایت کو یکجا
 ی 
لطی
 کرتی ہے۔  مظہر ہے، جو اسماعیل مابعد ا

 :ابو یعقوب سجستان بھی اسی منہج کی تائید کرتے ہیں 

 الحقّ 
ُ
هُ میزان

ّ
رُ العدلِ فیهما، لأن  ناطقٌ بالظاهرِ و الباطنِ، و الإمامُ مفسِّ

ُ
 ).18)القرآن

 "طن دونوں می بولتا ہے، اور امام ان دونوں می عدل کا مفسر ہے، کیونکہ وہی حق کا میزان ہے۔ہر و باقرآن ظا"

 ناصر خسرو کی تاوی اور اہلِ سنت یا معتزلی تاویلات کا تقابلی تجزیہ  .4

، جب کہ اہلِ سنت می تاوی کا محور نصوص اور  ناصر خسرو کی تاوی کا امتیاز یہ ہے کہ وہ عقل و امام دونوں کو وحی کی تفہیم کے لیے لازم سمجھتے ہیں 

 بنیاد رکھتی ہے۔  سلف کی تعبیر ہے، اور معتزلہ می عقل محض استدلالی

 
15 Nāṣir-i Khusraw, Wajh-i Dīn (Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīya, 1955), 54 
16 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn (Tehran: Intishārāt-i Āmīr Kabīr, 1960), 82 
17 Nāṣir-i Khusraw, Wajh-i Dīn, 97 
18 Sijistānī, Abū Yaʿqūb, Kitāb al-Yanābīʿ (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1949), 112 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 27 ﴿   

 

 
 

یعنی خدا جو کچھ کرے، وہی عدل ہے، چنانچہ عدل کے معنی    —اہلِ سنت کے نزدیک عدل کی قرآن تعبیر خدا کے افعال می ظلم سے نفی پر مبنی ہے  

 :ود ہیں۔ امام طحاوی فرماتے ہیں تکوینی امر تک مح 

 ).19)لَّ يُسألُ عمّا يفعلُ وهم يُسألون 

 "اللہ سے اس کے افعال کے بارے می سوال نہیں کیا جاتا، بلکہ بندوں سے کیا جاتا ہے۔"

 :ہے۔ قاضی عبدالجبار لکھتے ہیں   جب کہ معتزلہ عقل کو عدل کی بنیاد قرار دیتے ہیں، اور ان کے نزدیک خدا کا ہر فعل معقول اور منصفانہ ہونا لازم

ه حکیمٌ عادل
ّ
 الله لَّ یفعل القبیح، لأن

ّ
 ).20)إن

 "اللہ قبیح فعل نہیں کرتا، کیونکہ وہ حکیم اور عادل ہے۔"

علم کے  ناصر خسرو نے ان دونوں زاویں کو ایک جامع فلسفہ می جمع کیا۔ ان کے نزدیک عدلِ الٰہ کا فہم صرف عقل سے نہیں بلکہ امام کے باطنی  

 ۔ ذریعے مکمل ہوتا ہے۔ یہ وہ تاویلی امتزاج ہے جس نے ان کی قرآن قراءت کو نہ صرف فلسفینہ گہرائی دی بلکہ روحان وسعت بھی

ا عدل و شر  مبح چہ 

 

شفۂ
فل
 ناصرخسرو کا استدلالی نظام اور اس کی عقلی ساخ   —رم: 

 Problem of) ناصر خسروؒ کے فلسفۂ عدل و شر می کائنات، انسان، اور خدا کے مابین ایک ہم آہنگ عقلی ربط پایا جاتا ہے۔ وہ خیر و شر کے مسئلے

Evil) ی زاویے سے دیکھتے

 ی ع
لطی

 ہیں، اور اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ "شر" بذاتِ خود کوئی مستقل حقیقت نہیں بلکہ خیر کے  کو نہ صرف عقلی بلکہ مابعد ا

ارادہ، اور تقدیر   (privation) عدم سے پیدا ہونے والا ظہور ہے۔ ناصر خسرو کے نزدیک عدلِ الٰہ کا فہم اس وقت مکمل ہوتا ہے جب وجود، 

و وحی کی روشنی می سمجھا  جائے۔ ان کی تحریروں می افلاطون و نو افلاطون تصورات کے اثرات اسماعیل فلسفے کے سانچے  کے باہمی رشتے کو عقل 

 می ڈھلے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ 

 خیر و شر کے مسئلے پر ناصر خسرو کا عقلی جواب  .1

ن کے نزدیک خدا کی ذات سے شر صادر نہیں  ناصر خسروؒ نے "شر" کو وجودی حقیقت کے طور پر نہیں بلکہ "خیر کے فقدان" کے طور پر تعبیر کیا۔ ا

 :ہے۔ زاد المسافرین می وہ لکھتے ہیں  (al-Khayr al-Muṭlaq) ہوسکتا کیونکہ وہ محض خیرِ مطلق

نفس   نقصانِ  و  جهل  از  خوانند  شر  آنچه  و  نیاید،  خیر  جز  وی  از  که  آید  یگانه  خدای  از  )خیر 

 ).21برخیزد

اور  خیر ایک ہی خدا سے صادر ہوتا ہے، کیونکہ"  اس سے جز خیر کچھ نہیں آتا، اور جسے لوگ شر کہتے ہیں وہ دراصل جاہل 

 "ناقص نفس سے پیدا ہوتا ہے۔

 خیر
ِ
قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ناصر خسرو   (privation of good) "یہ تصور صریح طور پر نو افلاطون فک سے ماخوذ ہے جس می "شر" کو "عدم

  نہ مستقل وجود، بلکہ خیر کے توازن کے ٹوٹنے کا نتیجہ ہے۔کے نزدیک شر نہ مخلوقِ الٰہ ہے

 :ابو یعقوب سجستان، جو ناصر خسرو کے فکی پیش رو ہیں، اسی تصور کی تائید کرتے ہیں 

ما یحدث الشرّ من تقصیرِ النفسِ عن  
ّ
 الفیضَ خیرٌ محض، و إن

ّ
)لیس الشرّ من فیضِ الباری، لأن

 ).22نورِ العقل

 
19 al-Ṭaḥāwī, al-ʿAqīdah al-Ṭaḥāwiyyah (Cairo: al-Maṭbaʿah al-Salafiyyah, 1323 AH), 11 
20 ʿAbd al-Jabbār, al-Mughnī fī Abwāb al-Tawḥīd wa al-ʿAdl (Cairo: Dār al-Maʿārif, 1962), 3: 

212 
21 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn (Tehran: Intishārāt-i Āmīr Kabīr, 1960), 91 
22 Sijistānī, Abū Yaʿqūb, Kitāb al-Yanābīʿ (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1949), 88 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 28 ﴿   

 

 
 

صادر نہیں ہوتا کیونکہ فیضِ الٰہ خیرِ محض ہے، بلکہ شر اس وقت ظاہر ہوتا ہے جب نفس عقل کے   شر خدا کے فیض سے"

 "نور سے پیچھے رہ جائے۔ 

ا عدل کی اساس ہے 

 

شفۂ
فل
 کہ ظلم، شر، اور بے نظمی حقیقت نہیں بلکہ عقل و نور سے انحراف کے مظاہر ہیں۔  —یہی نظریہ ناصر خسرو کے 

 ن ارادہ کے باہمی رشتے کی تعبیر وجود، قضا و قدر، اور انسا  .2

ارادہ کو نہ تو بالکل مقید کیا گیا ہے اور نہ مکمل آزاد    ناصر خسرو کے نزدیک قضا و قدر، عدلِ الٰہ کے نظام می ایک منظم سلسلہ ہے جس می انسان 

ا یش و رہایشچھوڑا گیا ہے۔ وہ 

 

ش
گ

 :می لکھتے ہیں  

قا عدلِ خدا  به  که  است  نظامی  قدر  و  و  )قضا  اندر طاعت  اختیار  آن،  در  را  بندگان  و  ئم است، 

 ).23اند تا عدل ظاهر شودمعصیت داده 

قضا و قدر ایک ایسا نظام ہے جو خدا کے عدل پر قائم ہے، اور بندوں کو اس می طاعت و معصیت کے اختیار کے ساتھ آزمایا "

 "گیا تاکہ عدل ظاہر ہو۔

، بلکہ ایک معتدل فلسفینہ تعبیر ہے جس می انسان کے ارادے کو خدا  (voluntaristic) یہے نہ قدر  (deterministic) یہ تصور نہ جبری 

کو اسی عدل    کے ازلی عدل کا مظہر سمجھا گیا ہے۔ اسماعیل عقیدہ کے مطابق خدا نے "عقلِ اول" کے ذریعہ تکوینی نظام کو عدل پر قائم کیا اور انسان

 کیا۔ کی نمائندگی کے لیے "اختیارِ محود" عطا

 :حمید الدین کرمان اس مفہوم کو مزی واضح کرتے ہیں 

 الجبرَ ینفی الثوابَ و العقابَ، و النفیُ ینقضُ العدالة
ّ
 ).24)بالَّختیارِ یتحققُ العدل، لأن

اور اس سے عدل " و اختیار موجود ہو، کیونکہ جبر ثواب و عقاب کو ختم کر دیتا ہے  ارادہ  عدل اسی وقت ظاہر ہوتا ہے جب 

 " ہو جاتا ہے۔باطل

 ناصر خسرو کی یہ تعبیر عدلِ الٰہ کے عقلی و اخلاقی پہلو دونوں کو ہم آہنگ کر دیتی ہے۔ 

 اور عدلِ الٰہ کے مابین ربط  (Ontology) فلسفۂ وجود  .3

 توازن پر   (fiṭrah) تناصر خسرو کے فلسفۂ وجود می "وجود" بذاتِ خود عدلِ الٰہ کا مظہر ہے، کیونکہ خدا نے ہر چیز کو اس کی اصل فط 
ِ
اور مقام

 :پیدا کیا۔ وہ کہتے ہیں 

او عالم تباه ی وجود، و این ترتیب خود عدل است، که بی ای است در سلسله )هر موجود را مرتبه 

 ).25گردد

 "ہر موجود کا سلسلۂ وجود می ایک مخصوص مرتبہ ہے، اور یہی ترتیب خود عدل ہے، جس کے بغیر عالم تباہ ہو جائے۔"

نظریہ صریح طور پر نو افلاطون "مراتب الوجود" کے نظریے سے متاثر ہے، جس می کائنات عقلِ اول سے صادر ہو کر کثرت می ظاہر ہوتی    یہ

 توازن پر فائز رہتا ہے۔ عدلِ الٰہ اس ترتیبِ مراتب کا ضامن ہے۔
ِ
 ہے، اور ہر مرتبہ اپنے مقام

 :پیرائے می بیان کیا سنائی غزنوی نے اسی فلسفینہ حقیقت کو شعری 

 )به عدل است بنیادِ عالم تمام،

 ).26عدل گردد نظامش حرامکه بی

 
23 Nāṣir-i Khusraw, Gushāyish va Rahāyish (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1948), 107 
24 Kirmānī, Ḥamīd al-Dīn, Rāḥat al-ʿAql (Cairo: Dār al-Āthār al-Ismāʿīlīya, 1953), 172 
25 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn, 95 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 29 ﴿   

 

 
 

 تمام عالم کی بنیاد عدل پر قائم ہے، "

 "اگر عدل نہ ہو تو اس کا نظام حرام )ناممکن( ہو جاتا ہے۔

 مخلوقات کے درمیان ہم آہنگ ترتیب۔ یعنی خدا کی ذات، عقلِ کلی، اور  —یں ناصر خسرو کے نزدیک عدل کائنات کا وجودی توازن ہے 

 افلاطون و نو افلاطون اثرات کا جائزہ ناصر خسرو کی تحریروں می  .4

 کے تصورات نمایاں طور پر جذب ہیں۔ ان کی فک می عقلِ اول  (Plotinus) اور فلوطی  (Plato) ناصر خسرو کے فکی نظام می افلاطون 

(Nous)نفسِ کلی ، (World Soul)اور صدور ، (Emanation)   کے تصورات واضح ہیں، مگر وہ ان تصورات کو اسماعیل مذہبی تاوی کے

ان کے نزدیک خدا خیرِ محض ہے، جس سے عقلِ اول صادر ہوتی ہے، پھر نفسِ کلی، اور پھر جسمان عالم۔ اس تسلسل می قالب می ڈھالتے ہیں۔

 :ہر درجہ اپنے عدل و تناسب سے وجود پاتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں 

)عقل از خیرِ محض پدید آمد، و از او نفس، و از نفس جسم؛ و چون هر یک در حدِ خویش ماند،  

 ).27عدل پدید آمد 

 "عقل خیرِ محض سے پیدا ہوئی، اس سے نفس، اور نفس سے جسم؛ اور جب ہر ایک اپنی حد می قائم رہا تو عدل ظاہر ہوا۔"

ہے، مگر ناصر خسرو نے اسے وحی، امامت، اور تاوی کے نظام کے ساتھ مربوط کیا۔ فلوطی کے نظریۂ  یہ فک باہِ راست نو افلاطون ماخذ سے ماخوذ  

ں  صدور می جہاں خیر محض ایک ماورائی مبدأ ہے، وہاں ناصر خسرو نے اسے "واحدِ مطلق و عادل" کے طور پر متعارف کرایا، جو عقل و وحی دونو

 کے ذریعے پہچانا جا سکتا ہے۔ 

 : حمید الدین کرمان اسی فکی سلسلے کی تصدیق کرتے ہیں فاطمی مفکر

 التناسبِ بین مراتبِ الوجود، و هو فیضُ الواحدِ الأول 
ُ
 ).28)العدلُ صورة

 "عدل وجود کے مراتب کے درمیان تناسب کی صورت ہے، اور وہ واحدِ اول کے فیض سے صادر ہے۔"

ی و عقلی نظام کی اصل ہے۔ یہی نظریہ ناصر خسرو کے ہاں "عدلِ الٰہ" کے مابعد 

 ی ع
لطی

 ا

مظاہر   ناصر خسرو کا فلسفۂ عدل و شر دراصل ایک ہمہ گیر عقلی و روحان نظام ہے جس می خیر، وجود، عقل، اور امامت سب ایک ہی عدلِ الٰہ کے

 فک نہ صرف اسلامی مابعد  ہیں۔ وہ شر کو ایک ظاہری خلل کے طور پر دیکھتے ہیں، جسے عقل و وحی کے توازن سے درست کیا جا سکتا  
ِ
ہے۔ ان کا نظام

عی اات کی گہرائی رکھتا ہے بلکہ فلسفۂ ینان کے بہترین عناصر کو بھی ایمان و تاوی کے سانچے می ڈھال دیتا ہے۔ 
 ی 
لطی
 ا

  و معاصر فکی افق می معنویت اسلامی   —مبح پنجم: ناصرخسرو کی فکِ عدل کا تنقیدی مطالعہ  

ی  ناصر خسروؒ کی فکِ  

 ی ع
لطی

ا اور ہم آہنگ موقف کی حامل ہے۔ وہ نہ صرف عدلِ الٰہ کے مابعد  و علم الکلام کے اندر ایک منفرد  عدل اسلامی فلسفہ 

 ہیں جو علمِ مفہوم کو عقلِ انسان کے ساتھ مربوط کرتے ہیں بلکہ خیر و شر، قضا و قدر، اور انسان ارادے کے مسئلے کو ایسی عقلی ساخ می پیش کرتے

کا باطنی توازن ہے، جو کلا  کائنات 
ِ
و اشعری دونوں مناہج سے ممتاز ہے۔ ناصر خسرو کے لیے عدل صرف الٰہ صفت نہیں بلکہ نظام   م کے معتزلی 

بھی معنی خیز تسلسل رکھتی ہے اور جدی الٰہیات می  عقل، وحی اور امامت کے اتصال سے ظاہر ہوتا ہے۔ ان کی فک اسلامی فکی روایت کے اندر  

 پر ہونے والی بحثوں کے لیے بھی خاص معنویت رکھتی ہے۔  (Theodicy) ""مسئلۂ شر

 

 

 

 
26 Sanā’ī Ghaznawī, Ḥadīqat al-Ḥaqīqa (Lahore: Al-Maktaba al-Fārsīya, 1967), 148 
27 Nāṣir-i Khusraw, Gushāyish va Rahāyish, 111 
28 Kirmānī, Rāḥat al-ʿAql, 159 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 30 ﴿   

 

 
 

 ناصر خسرو کی فک کا اسلامی علم الکلام می مقام  .1

ا و اخلاق کی اساس قرار دیا، جب کہ اشاعرہ نے اسے محض  لٰہ اسلامی علم الکلام می عدل ہمیشہ ایک محوری مسئلہ رہا ہے۔ معتزلہ نے اسے عقل 

 وجود کی  —ادے کا نتیجہ سمجھا۔ ناصر خسروؒ نے اس مناظرے می ایک تیسرا موقف اختیار کیا ار
ِ
ایسا موقف جو عدل کو نہ صرف الٰہ صفت بلکہ نظام

 ساخ کے طور پر دیکھتا ہے۔ 

 :زاد المسافرین می وہ لکھتے ہیں 

تقدیرِ خلق، که هر  )عدلِ خدای در هر چیز ظاهر است، چه در آفرینشِ عقول و نفوس، و چه در  

 ).29چیز را جای و حدّی است معلوم 

کا ایک معین  " اور نفوس کی تخلیق می ہو یا مخلوقات کی تقدیر می؛ ہر چیز  خدا کا عدل ہر چیز می ظاہر ہے، خواہ وہ عقلوں 

 "مقام اور حد مقرر ہے۔

مبنی نظریے سے متوازن ہے۔ وہ عدل کو "الٰہ عقل" کے فیض سے مربوط   ناصر خسرو کا یہ تصور معتزلہ کی عقلی سختی سے مختلف اور اشاعرہ کے جبر پر

اور اخلاقی نظم کے درمیان ایک عقلی و روحان پُل بن جاتی  (divine intellect) کرتے ہیں، اور اسی لیے ان کی فک کلامی روایت می عقلِ الٰہ 

 ہے۔ 

 تصورِ عدل کا تقابل: معتزلہ، اشاعرہ اور صوفیہ کے افکار سے  .2

کے نزدیک عدل یہ تقاضا کرتا ہے کہ خدا کبھی ظلم نہ کرے، کیونکہ ظلم عقل کے نزدیک قبیح ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ انسان اپنے اعمال کا    ان:  معتزلہ .1

 بلکہ "عقلِ ناصر خسرو اس موقف سے جزوی اتفاق کرتے ہیں مگر اس کی بنیاد محض "عقلِ مجرد" پر نہیں رکھتےخالق ہے تاکہ جزا و سزا عادلانہ ہو۔

 پر۔ ان کے نزدیک عقلِ کلی ہی عدلِ حقیقی کو سمجھ سکتی ہے۔  —یعنی الٰہ نور سے منور عقل   —مؤی" 

نزدیک عدل محض الٰہ ارادہ ہے؛ جو کچھ خدا کرے وہ عین عدل ہے۔ ناصر خسرو اس نظریے کو عقلی توازن سے خالی سمجھتے ہیں۔  کےان  :اشاعرہ .2

 :وہ کہتے ہیں 

 ).30که ظلم را از جهلمعنی شود؛ چنان را از عقل جدا کنند، بی )اگر عدل 

 "اگر عدل کو عقل سے جدا کر دیا جائے تو وہ بے معنی ہو جاتا ہے، جیسے ظلم جاہل سے جدا نہیں ہو سکتا۔ "

ت عدل و رحمت ایک دوسرے  فک می عدل، محبت و احسان کے درجے می تحلیل ہو جاتا ہے۔ ابن عربیؒ کے نزدیک خدا کی صفا  : صوفیانہ صوفیہ .3

ناصر خسرو اگرچہ تصوف کے روحان پہلو سے ہم آہنگ ہیں، مگر وہ عقل کو روحانیت کا لازمی ذریعہ مانتے ہیں۔ ان کے ہاں عدل محض می ضم ہیں۔

کی نمائندہ  (intellectual mysticism) "باطنی تجربہ نہیں بلکہ کائناتی نظمِ عقل کا نام ہے۔چنانچہ ناصر خسرو کی فک ایک ایسے "عقلی تصوف

 ہے جو کلام، فلسفہ، اور روحانیت تینوں کو جوڑتا ہے۔ 

 کے مباحث می ناصر خسرو کے استدلال کی معنویت  (Theodicy) جدی الٰہیات  .3

ز (Problem of Evil) جدی مغربی الٰہیات می خیر و شر کا مسئلہ

 
 

 

 

 (Leibniz) خدا کے وجود کے خلاف دلیل کے طور پر پیش کیا گیا۔ لائ

کے تصور سے اس کا جواب دیا۔ ناصر خسرو کی فک اس لحاظ سے حیران کن طور پر ہم آہنگ   "the best of all possible worlds" نے

 خیر ہے، نہ کہ مستقل حقیقت۔  —ہے 
ِ
 وہ بھی عالمِ وجود کو عدلِ الٰہ کا بہترین ممکنہ نظام قرار دیتے ہیں، جہاں "شر" محض عدم

 خیر کا مظہر ہے۔ یہ تعبیر ان کے نز
ِ
وہ ادراک کی ناقص سطح پر عدم   دیک خدا خیرِ محض ہے، لہٰذا شر کا وجود ممکن نہیں؛ جو کچھ شر دکھائی دیتا ہے، 

ا مذہب  

 

شفۂ
فل
آج کے مذہبی   "privation theory of evil" می جدی  یہ معنویت  کی  استدلال  پر معروف ہے۔ناصر خسرو کے  طور  کے 

 :ت سے اہم ہےمباحث می دو جہا

 
29 Nāṣir-i Khusraw, Zād al-Musāfirīn (Tehran: Amīr Kabīr, 1960), 97 
30 Nāṣir-i Khusraw, Gushāyish va Rahāyish (Cairo: Dār al-Maʿārif al-Ismāʿīlīya, 1948), 115 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 31 ﴿   

 

 
 

کا عقلی دفاع ذمہ   — (Rational Theodicy) الٰہ عدل  وہ خدا کے عدل کو عقلِ انسان کے ذریعے قابلِ فہم بناتے ہیں۔انسان اخلاق کی 

عقلی دفاعی    وہ شر کے وجود کو انسان جہل اور ارادے کے بگاڑ سے جوڑ کر اخلاقی ذمہ داری کو واضح کرتے ہیں۔یہ تصور نہ صرف مذہب کی —داری  

 حیثیت کو مضبوط کرتا ہے بلکہ معاصر الٰہیات می ایک اخلاقی و عقلی ہم آہنگی کی راہ کھولتا ہے۔

 ناصر خسرو کی فکی وراثت اور اسماعیل تاوی کے جدی اثرات  .4

ظاہر و باطن، وحی و   ہے۔ انہوں نے (hermeneutic rationalism) "ناصر خسرو کی فک کی سب سے بڑی طاقت اس کی "تاویلی عقلانیت

یہی اسماعیل روایت بعد می فاطمی داعیان )مثلاً حمید الدین کرمان، مؤی فی الدین  عقل، اور خالق و مخلوق کے رشتے کو تاوی کے ذریعے منظم کیا۔ 

  ایک فکی تسلسل بن گئی۔ ادر الدین ہنزائی، اور سید حسین نصر تکشیرازی( سے ہوتے ہوئے جدی اسماعیل مفکرین، مثلاً حسن علی خان، 

 :معاصر اسماعیل مفکر نادر الدین ہنزائی لکھتے ہیں 

"In Nasir Khusraw’s thought, Divine Justice is not a mere theological 

postulate but the cosmic harmony that binds intellect and faith together."31 

ایک "توحیدی یہی تصور آج بھی اسلامی الٰہیات می عقل امتزاج کی بنیاد فراہم کرتا ہے۔ ناصر خسرو کی فک  وحی کے  و   

 کی نمائندہ ہے جو کائناتی، اخلاقی، اور روحان سطح پر یکساں معنویت رکھتا ہے۔  (monotheistic justice) "عدل

 خلاصہ کلام  

ازن اور ہم آہنگ نظریہ پیش کرتی ہے۔ وہ معتزلہ کی عقلیات، اشاعرہ  ناصر خسرو کی فکِ عدل، اسلامی علم الکلام کے تاریخی مناظرے می ایک متو

 توازن
ِ
اور کائنات کے نظام کا    کے جبر، اور صوفیہ کے وجدان کے درمیان ایک "عقلی توحید" کی راہ نکالتے ہیں، جس می عدل خدا کے فیضِ عقل 

ا مذہب می جہاں خدا کے عدل اور شر کے وجو 

 

شفۂ
فل
د پر بحث جاری ہے، ناصر خسرو کی تاویلی عقل آج بھی ایک معنوی و  مظہر بن جاتا ہے۔جدی 

 کیونکہ ان کے نزدیک عدل نہ صرف خدا کی صفت ہے بلکہ عقلِ انسان کا کمال بھی ہے۔  —فکی رہنمائی فراہم کرتی ہے 

 تجاویز و سفارشات 

  فلسفہ اور کلامیات کے نصاب می ناصر خسرو کے نظریۂ  ینیورسٹی سطح پر اسلامی :فلسفۂ عدلِ الٰہ کو عصری نصاب می شامل کیا جائے 

 عدلِ الٰہ کو شامل کر کے طلبہ می فکی گہرائی اور تنقیدی بصیرت پیدا کی جائے۔ 

  اسماعیل تاوی اور قرآن عدل کے موضوع پر اہلِ سنت، شیعہ اور اسماعیل علما کے درمیان  :بین المسالک فکی مکالمے کو فروغ دیا جائے

  مکالمے کے فورمز قائم کیے جائیں تاکہ فہمِ دین می رواداری اور فکی اشتراک پیدا ہو۔ علمی

  ا یش و رہایش  پاکستان جامعات می اسماعیل مآخذِ فک جیسے :تحقیقی مراکز می اسماعیل مآخذ پر کام کو ترجیح دی جائے

 

ش
گ

وجہِ   اور  

 کہ طلبہ کو فکی تنوع سے آگاہی حاصل ہو۔ پر تحقیقی منصوبے اور ترجمے شروع کیے جائیں تا دین

  انعقاد کا  امتزاج پر سیمینارز  اور عقل کے  وحی کے تعلق” پر مبنی   :قرآن تاوی  و  اور تصوف کے شعبہ جات می “عقل  فلسفہ، تفسیر 

 سیمینارز اور ورکشاپس منعقد کیے جائیں تاکہ قرآن مفاہیم کی گہرائی کو عصری زاویے سے سمجھا جا سکے۔ 

  دینی جامعات اور تحقیقی اداروں می اختلافِ رائے کے ادب، فکی بداشت، اور مکالماتی  :ی بداشت اور علمی مکالمے کی تروی فک

 کلچر کو فروغ دینے کے لیے پالیسی سطح پر اقدامات کیے جائیں۔ 

  ادارے مل کر عدلِ اجتم  :اسلامی عدل کے عملی پہلوؤں پر پالیسی سازی اور انسان حقوق کے  حکومت اور تعلیمی  عی، معاشی مساوات، 

 قرآن اصولوں پر مبنی پالیسی سفارشات تیار کریں تاکہ ناصر خسرو کی فک کو معاشرتی عدل کے فروغ می عملی جامہ پہنایا جا سکے۔ 

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ 

 

 
31 Nader E. Hunzai, Nasir Khusraw: A Philosopher of Light  (London: IIS, 2002), 74 



 

 

 

 

مناقش   ی فک   تناظر می   اور قرآن   ی تاو   : اسماعیل ناصرخسرو و فلسفۂ عدلِ الٰہ   

 

 ء  2025،      دسمب -  اکتوب   ، 4،شمارہ: 3جلد: 

 

 ﴾ 32 ﴿   

 

 
 

  Bibliography /اتابیا کتا

 Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāt, n.d.  

 Fazlur Rahman. Islām aur Jadīdiyyat: Fikrī Riwāyat kī Tabdīlī. Chicago: University of Chicago Press, 1402 

AH/1982 CE.  

 Ḥamīdī, ʿAbd al-Ghafūr. Fiqh aur Muʿāṣir Muʿāsharat. Lahore: Idāra Matbūʿāt, 1426 AH/2005 CE.  

 Ibn Māja, Muḥammad ibn Yazīd. Sunan Ibn Māja. Karachi: Maktabat al-Bushrā, 1442 AH/2021 CE.  

 Ibn Qudāma, Muwaffaq al-Dīn ʿAbd Allāh ibn Aḥmad ibn Muḥammad al-Maqdisī. Al-Mughnī. Edited by 

Dr. ʿAbd Allāh ibn ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī and Dr. ʿAbd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulw. Riyadh: Dār 

ʿĀlam al-Kutub, 1417 AH/1997 CE.  

 ʿAbd al-ʿAzīz Sājidīnā. Islāmī Jamhūrī Afkār kī Jaṛēn. New York: Oxford University Press, 1422 AH/2001 

CE. 


