







# The Quranic Conversations of the Prophets (Peace Be Upon Them): Social Applications

انبیاء کرام علیهم السلام کے قرآنی مکالمات: ساجی اطلاقات

#### **Authors Details**

#### 1. Dr Saeed Ahmad Saeedi (Corresponding Author)

Associate Professor, Institute of Islamic Studies, University of the Punjab, Lahore, Pakistan. saeed.is@pu.edu.pk

#### Citation

Saeedi, Dr Saeed Ahmad" The Quranic Conversations of the Prophets (Peace Be Upon Them): Social Applications."Al-Marjān Research Journal, 3, no.1, Jan-Mar (2025): 66–86.

#### **Submission Timeline**

Received: Dec 05, 2024 Revised: Dec 19, 2024 Accepted: Dec 29, 2024 Published Online: Jan 07, 2025

#### Publication, Copyright & Licensing





### Al-Marjān Research Center, Lahore, Pakistan.

All Rights Reserved © 2023.

This article is open access and is distributed under the terms of Creative Commons Attribution 4.0 International License









# The Quranic Conversations of the Prophets (Peace Be Upon Them): Social Applications

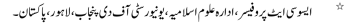
# انبیاء کرام علیهم السلام کے قرآنی مکالمات: ساجی اطلاقات \* ڈاکٹر سعید احمد سعیدی Abstract

Every human being has his own individual intellectual existence which He has his own unique style of reasoning, questioning and inferring results. Dialogue is the only way to make any conscious human being your equal. Dialogue is the means by which the addressee consciously accepts or rejects the case presented by you and it is the logical conclusion obtained from this (dialogue) that unites a group of people on a single thought. It involves the search for truth and the quest to reach it. If we consider the Islamic history of da'wah and tabligh, the fact becomes clear that none of the other means of da'wah can match the benefits of dialogue. Prophets (peace be upon them) were the chosen and chosen servants of Allah Almighty who were sent to different nations in different regions in their respective eras to guide humanity. The Prophets, peace be upon them, kept coming for a special purpose, the Supreme Word of God, that is why they faced all kinds of people and situations, including the obedience of the believers, the stubbornness of the nations, and the enmity of oppressive kings. Attitudes are also included. All kinds of difficult situations. Attitudes are also included. In spite of all kinds of difficult situations and hardships, the Prophets (peace be upon them) gave good social consciousness along with the good manners of invitation and dialogue. In this sense, the most effective style of conversation is that of the Prophets. This is the best training. These are the holy persons who have been directly trained by Allah Almighty himself. In order to associate the truth-seeking, groaning humanity with the feet of the Prophets, it is necessary that their exemplary style and Dialogue style should be adopted.

Keywords: Dialogue, intellectual existence, Prophets, da'wah, social consciousness.

#### تعارف موضوع

قر آن مجید اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے جسے نبی آخر الزمال مُثَاثِیْ پر بذریعہ وحی نازل کیا گیا۔ یہ تمام بن نوع انسان کے لیے ہدایت کا سرچشمہ ہے تاہم اس کی ہدایت ہے کہ اس میں ایمانیات وعبادات ہے تاہم اس کی ہدایت ہے کہ اس میں ایمانیات وعبادات سے لے کر ساجیات واقتصادیات تک کے تمام ممکنہ اصول مذکور ہیں۔ انبیاء کرام علیہم السلام اللہ تعالیٰ کے ہر گزیدہ اور منتخب بندے تھے جنہیں انسانیت کی ہدایت کے لیے اپنے دور میں مختلف علاقوں میں مختلف اقوام کی طرف مبعوث کیا گیا۔ انبیاء کرام علیہم السلام ایک خاص مقصد ماعلاء کلمۃ اللہ کے لیے تشریف لاتے رہے اسی لیے ان کاسامنا ہر قشم کے لوگوں اور حالات سے رہا جن میں ، اہل ایمان کی فرمانبر داری کے ساتھ ساتھ قوموں کی ہٹ دھر می اور جاہر باد شاہوں کے معاند انہ رویے بھی شامل ہیں۔ ہر طرح کے مشکل حالات اور سختیوں کے باوجود انبیاء کر ام







علیہم السلام نے دعوت کے احسن اسلوب؛ مکالمہ کے ذریعے ذوق بندگی کے ساتھ ساتھ صیح سابی شعور دیا۔ مکالمہ کی اہمیت اس بات سے ظاہر ہوتی ہے کہ ہر انسان اپناا نفرادی و فکری وجود رکھتا ہے جو اپنا منفر د اسلوب استدلال، سوالات کرنے کاطریقہ اور استنباط نتائج کا ملکہ رکھتا ہے۔ سی بھی صاحب شعور انسان کو اپناہم نوابنانے کے لیے واحد راستہ مکالمہ ہے۔ مکالمہ بی وہ ذریعہ ہے جس سے مخاطب شعوری طور پر آپ کا پیش کر دہ مقدمہ کو قبول یارد کر تاہے اور یہ اسی (مکالمہ) سے حاصل شدہ منطق متیجہ ہوتا ہے جو کسی انسانی جماعت کو ایک فکر پر مجتمع کر دیتا ہے۔ اس کے ذریعے سے حق کی تلاش اور اس تک چینچنے کی جیجو شامل ہوتی ہے۔ دعوت و تبلیغ کی اسلامی تاریخ پر غور کیا جائے تو یہ حقیقت مترشح ہوتی ہے کہ دعوت کے دیگر ذرائع میں سے کوئی ذریعہ مکالمے کے فوائد کے ہم پلہ نہیں ہے۔ اگر ہم آج مسلمانوں کی تعداد پر نظر ڈالیس تو ہمیں پتا چلے گا کہ مسلمانوں کی عام اکثریت تشدد، قتل اور اسلحہ اٹھائے بغیر مکالمے اور خوش اسلوبی کے ساتھ نصحت کے اسلوب کو اپناتے ہوئے دائرہ اسلام میں داخل ہوئی ہے۔ شایداس کی سب سے نمایاں مثال مشرتی ایشیا، بر صغیر ہنداور و سطی ایشیا کے مسلمان بیں۔ اسلام دلیل اور محبت کا دین ہے، یہی وجہ ہے کہ یہ امن وامان بر قرار رکھنے اور سابی مسائل کے حل کے لیے دلیل کے ساتھ مکالمہ کرنے پر ابھان تاہے۔

ہمیں اسلام کواس پر عائد غیر منصفانہ الزامات کے دلیل پر مبنی جواب دینے کی ضرورت ہے، جن میں اسے مار دھاڑ کرنے، خوف دلانے، فساد می اسلام کواس پر عائد غیر منصفانہ الزامات کے دلیل پر مبنی جواب دینے کی ضرورت اسلام بندوں کی دنیاو آخرت کی مصلحوں کو پوراکرنے کے لیے میان اور خوا کے دریعے مؤثر انداز میں سرانجام دیاجاسکتا ہے۔ آج ضرورت اس امرکی ہے کہ باہم گفتگو کرتے ہوئے ایک دوسرے کی رائے کا احترام کیاجائے۔ مکالمہ انتہا پیندی اور غلوکے علاج کا ذریعہ ہے۔ لڑائی جھڑے کے بجائے دلیل اور حقائق پر مبنی گفتگو کی جائے۔ اس لحاظ سے سب سے مؤثر اسلوب گفتگو انبیاء کرام علیہم السلام کا ہے۔ اس سے بہترین تربیت حاصل کی جاسکتی ہے۔ یہ وہ مقدس ہتیاں ہیں جن کی تربیت براہ راست اللہ تعالی نے خود کی ہے۔ حق کی متلاثی، سسکتی ہوئی انسانیت کو انبیاء کرام علیہم السلام کے مثالی انداز واسلوب مکالمہ سے استفادہ کرنے کی ضرورت ہے۔

# مقاصد تتحقيق

1۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات کی روشنی میں مکالمے کی اہمیت اور اس کے ساجی اثرات کو واضح کرنا۔

2۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے قر آنی مکالمات کی جہات (اللہ تعالیٰ کے ساتھ ،اہل ایمان کے ساتھ اور مشر کین کے ساتھ مکالمات ) کے ضمن میں دعوتی، ساجی اور اخلاقی جہات کو بیان کرنا۔

3۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات کے ساجی اطلاقات کی عصری اہمیت کو واضح کرنا۔

### مکالمہ کی اہمیت اور اس کے ساجی اثرات

م کالمہ ایک خاص اصطلاح ہے جو عربی زبان کے تین حرفی لفظ "کَلِمَ" سے مشتق ہے جس کا مطلب لفظ، بات، جملہ، قصیدہ یا خطبہ ہو سکتا ہے اور کلام کے معنی بات کے ہیں۔ 2 کلام کے معنی بات کے ہیں۔ 2

<sup>2</sup> Abū al-Ḥusayn Aḥmad ibn Fāris ibn Zakariyyā, *Muʿjam Maqāyīs al-Lughah* (Damascus: Dār al-Fikr, 1399 AH), 5:131.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري - مارچ، 2025 ء

<sup>1</sup> Al-Zubaydī, Muhammad ibn Muhammad ibn 'Abd al-Razzāq, *Tāj al-'Arūs min Jawāhir al-Qāmūs* (Shām: Bayt al-'Ulūm al-'Arabīyah, 2000), 33:369.



اس کاسب سے اہم متر ادف جو قر آن مجید میں استعال ہواہے وہ" حوار "ہے۔ حوار کاماخذ "حور" ہے جو کہ حَارَ ، یَحُورُ ، کامصدر ہے جس کا معنی باہم گفت و شنید کرنا ہے۔ عربی زبان میں حوار سے مر اد:۔

"حديث بين طرفين او اكثر حول قضية معينة بهدف الوصول الى الحقيقة بعيدا عن الخصومة والتعصب وبطريقة علمية اقناعية ولا يشترط فيها الحصول على نتائج فورية" 3

-4

" دویادوسے زیادہ افراد کے در میان کسی معین موضوع پر حقیقت تک پہنچنے کے لیے بغیر کسی تنازع اور تعصب کے علم کی بنیادیر بات چیت کرناجب کہ اس میں فوری نتائج کے حصول کی شرط نہ لگائی گئی ہو"۔

ڈاکٹر احد بن یوسف الدر یویش کے نزدیک مکالے کا اصطلاحی معنی دویا دوسے زیادہ گروہوں کے در میان معاطے کی در سی، دلیل کے اظہار، حق کے ثبوت، شہبے کے ردیا غلط قول یا رائے کو دور کرنے کے لیے گفت و شنید کرنا ہے۔ مکالمہ غلو کرنے والوں اور انتہا پبندوں کے در میان فائدے اور نفع پر مبنی دینی اسلوب شار کیا جاتا ہے۔ کہ مکالمے کی عملی تعریف سے مراد کسی مسئلے یا صورت حال میں اتفاق رائے کے حصول کے لیے باہمی افہام و تفہیم کی کوشش ہے۔ مکالمے کا مقصد سے ہے کہ ہم معتبر اسلامی مذاہب کے در میان اتفاقی نکات کے فروغ کے لیے کام کریں۔ یوں مکالمہ غلو اور انتہا پبندی کے علاج اور اس پر مرتب ہونے والی مجر مانہ اور دہشت گردی پر مبنی کارروائیوں اور سر گرمیوں کے خلاف جنگ کے لیے ایک ایساذریعہ ہے، جس کا مقصد تہذیبوں، قوموں اور مذاہب کے پیر وکاروں کے در میان تنازعات کو ہو او بینے والے انتہا پبندوں کے مقاصد کے حصول کے تمام راستوں کو بند کرنا ہے۔ 5

مکالمات کا مقصد ساج میں موجود مختلف طبقات، نداہب اور ثقافتوں کے در میان عملی راہ ہموار کرناہے اور افہام و تفہیم کاراستہ کشادہ کرناہے تاکہ وہ معاشرے کے لیے ممد ومعاون ثابت ہو سکیں۔ مکالمہ میں جہاں اپنی بات کو استدلال و دلائل سے پیش کرنااہم ہے، وہاں اتناہی اہم مخاطب کے پیش کر دہ استدلال کو دیانت داری سے سنناہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو انثر ف المخلوقات بنایاہے اور اسے یہ فضیلت عقل وشعور اور فہم و فراست کی بناء پر نصیب ہوئی۔ یہاں حیوانات اور در ندوں کو بآسانی ہا نکا جاسکتا ہے ، انہیں مرتب کیا جاسکتا ہے مگر انسان کا شعور کی وجو د اسے دیگر حیوانات سے منفر د بناتا ہے۔

مکالمات کے سبب ماضی وحال کی پوری تاریخ میں باہمی تہذیبی اور پر امن ثقافتی تعامل میں اسلام کا پلڑ ابھاری رہاہے۔ ماضی وحال کے علاء یہ بیان کرتے رہے ہیں کہ مسلمانوں اور قریش کے در میان طے پانے والی صلح حدیبیہ سے حاصل ہونے والے فوائد اس مکا لمے کا متیجہ تھے جور سول اللہ صَّلَ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من عمرو کے در میان رو نما ہوا، جس کا نفع اس سے پہلے دو دہائیوں سے جاری جہاد و قال سے حاصل شدہ ثمر ات و مفادات سے زیادہ تھا، حالا مکہ اس کی دفعات قبول کرنا اکثر صحابہ پر بظاہر گراں تھا۔ یہ صلح الی دفعات پر مشتمل تھی، جو اُن کے حق میں نقصان دہ تھی۔ 6

<sup>6</sup> Al-Darwish, Dr. Ahmad ibn Yūsuf, Mazhabī Intihā Pasandī, 75.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري - مارچ، 2025 ء

<sup>3 &#</sup>x27;Abd al-Raḥmān al-Naḥlāwī, *Uṣūl al-Tarbīyah al-Islāmīyah wa Asālībhā* (Damascus: Dār al-Fikr, 2007), 206.

<sup>4</sup> Al-Darwīsh, Dr. Aḥmad ibn Yūsuf, *Mazhabī Intihā Pasandī* (Islamabad: Sharīʿah Academy), 69.

<sup>5</sup> Al-Darwīsh, Dr. Aḥmad ibn Yūsuf, Mazhabī Intihā Pasandī, 70.



انسان کالہجہ اور الفاظ کااستعال اپنااثر رکھتا ہے،اسی لیے اچھے الفاظ اور حسن اخلاق دشمن کو بھی اپنابنادیتے ہیں جبکہ نامناسب الفاظ اور کرخت لہجہ دوست کو بھی دشمن بنادیتے ہیں۔ جنگ کے ذریعے آپ انسان قتل تو کر سکتے ہیں مگر ان کی سوچ اور فکر کو نہیں مار سکتے۔اس لیے ضروری ہے کہ آپ پیش کر دہ فکر کے سامنے ایک برتر فکر کو آگے بڑھ کر دلائل کی روشن میں پیش کریں۔

قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم مُنگائیاً کو بہترین مکالمہ کی تلقین ارشاد فرمائی تا کہ آپ مُنگائیاً کی بات لو گوں تک مؤثر انداز میں پہنچ سکے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

أُدْعُ الى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ  $^{7}$ 

" اپنے رب کے راہتے کی طرف حکمت اور اچھی نفیحت کے ساتھ بلاؤ اور ان سے اس طریقے سے بحث کر وجو سب سے احما" ہو۔

انبیاء کرام علیہم السلام کوبارباراسی بات کی تاکید کی گئی کہ وہ لو گوں سے حسن اخلاق کے ساتھ گفتگو کریں۔ یہی وجہ ہے کہ تبلیغ کے عظیم مشن کے لیے حضرات انبیاء کرام علیہم السلام نے اپنی اقوام کے سخت لہجوں اور ذاتی حملوں کے جواب میں ہمیشہ نرمی کو اختیار فرمایا۔ ان کی دشمنی کے مقابلے میں دوستی کو فروغ دیا، لڑائی جھگڑے کے مقابلے میں صلح کا پیغام دیا۔

اسی کی اہمیت کے بیش نظر اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ اِدْفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ فَاِذَا الَّذِيْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيٌّ حَمِيْمٌ8

"اور نیکی اور بدی برابر نہیں ہوسکتیں، آپ برائی کو بھلائی سے ٹال دیں تب تو آپ میں اور اس میں دشمنی تھی ایسا ہوجائے گاجیسا کہ گہر ادوست"۔

اس آیت مبار کہ میں دشمن کے سخت الفاظ، کر خت لہجہ اور دشمنی کے جذبات سے بھر پور انسان کے مقابلے میں اللہ تعالی نے اپنے نبی مُنَّالَّا يُنْتِمُ کو حضور مُنَّالِقًا يُمِّا کَ اتباع کو قبول کرليا۔ حسن سلوک اپنانے کا حکم ارشاد فرمایا۔ یہی وجہ ہے کہ عرب کے دشمنوں نے بالآخر حضور مُنَّالِقَائِمِ کی اتباع کو قبول کرلیا۔

اسى طرح ايك اور مقام پر ارشاد فرمايا:

لَا تُجَادِلُوا اَهْلَ الْكِتَابِ إِلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُلُولَ الْمُنَّا وَإِلْهُنَا وَإِلْهُنَا وَإِلْهُنَا وَإِلْهُنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ <sup>9</sup>

"اہل کتاب سے بحث نہ کرو، مگر ایسے طریقے سے جو بہترین ہو،البتہ اُن میں سے جو ظلم کریں (اُن کی بات اور ہے)،(اور ان سے یہ) کہہ دو کہ ہم اس کتاب پر بھی ایمان لائے ہیں،جو ہم پر نازل کی گئی اور اس پر بھی جو تم پر نازل کی گئی تھی۔ہمارا معبود اور تمھارامعبود ایک ہے اور ہم سب اسی کے تالع فرمان ہیں "۔

<sup>9</sup> Al- 'Ankabūt 29:46.



<sup>7</sup> Al-Nahl 16:125.

<sup>8</sup> Hā-Mīm al-Sajdah 41:34.



اس آیت مبارکہ میں مکالمہ کے بہترین اسلوب کو بیان کیا گیاہے یعنی دلیل کے ساتھ بات کرنا۔ اس میں تھم دیا گیاہے کہ لڑائی جھکڑے کے بجائے دلیل سے بات کی جائے چنانچہ معلوم ہوا کہ لو گوں تک دین پہنچانے کے بہترین ذرائع حکمت ، موعظہ حسنہ اور عمدہ مکالمہ ہیں۔ اسی طرح غیر مسلموں کے ساتھ مکالمے کے جوازیر قولی اور فعلی احادیث میں بہت سے دلائل موجو دہیں، چنانچہ آپ مُلَاثِیَا نے اہل کتاب وغیر ہ سے بذریعہ مکتوب مکالمے کااسلوب اختیار فرمایا، مثلا آپ مُلاِنٹی میٹر اور میں کی طرف جھیجے گئے مکتوب میں یوں مخاطب ہوتے ہیں:

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم، سلام على من اتبع الهدى أما بعد، فاني أدعوك بدعاية الإسلام أسلم تسلم وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين فإن توليت فان عليك إثم الأربسيين ويا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله إلى قوله اشهدوا بأنا مسلمون 10

" الله کے نام کے ساتھ جو نہایت مہر بان اور رحم والا ہے۔ اللہ کے بندے اور اس کے پیغمبر محمد مُثَاثِیْنِ کی طرف سے یہ خط شاہ روم کے لیے۔ اس شخص پر سلام ہو جو ہدایت کی پیروی کرے۔ اس کے بعد میں آپ کے سامنے دعوت پیش کر تا ہوں۔اگر آپ اسلام لے آئیں گے تواللہ آپ کو دوہر ااجر دے گااور اگر آپ میری دعوت سے منہ پھیریں گے تو آپ کی ر عایا کا گناہ بھی آپ پر ہی ہو گا۔ اے اہل کتاب، اس بات کی طرف آؤجو ہمارے اور تمہارے در میان مشتر ک ہے، اور وہ پیہے کہ ہم اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کریں اور تم گواہ رہنا کہ ہم مسلمان ہیں "۔

مکالمہ کاسب سے مثالی اور بہترین اسلوب انبیاء کرام علیہم السلام کا اختیار کر دہ ہے۔ اس میں غور فکر کرنے سے گفتگو کرنے کا انداز ، باہمی ادب و احترام،استقامت،صبر وتخل،اخلاص وللّہیت، خیر خواہی، حکمت و دانائی، یکسوئی، تدر تج وتسلسل اور دلائل جیسے راہنمااصول ہمارے سامنے آتے ہیں۔عام لو گوں اور انبیاء کرام کے مکالمات کے مابین زمین وآساں کا فرق ہے۔اس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام اس کا ئنات کے عظیم اور مقد س ترین لوگ ہیں جن کی تربیت اللہ تعالیٰ نے خود فرمائی۔ان کی تبلیغ اور مکالمہ کامقصد اعلاء کلمۃ اللہ اور خلق خدا کوراہ راست پر گامز ن کرناہے۔

# انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات کی جہات

قر آن حکیم میں متعد دانبیاء کرام علیهم السلام کاذ کرہے جس میں ان کے شخصی خصائص کے ساتھ اپنی قوموں کے ساتھ مکالمے بھی مذکور ہیں۔ان مكالمات كى متنوع جهات ہيں جن ميں سے چنداہم درج ذيل ہيں:

## 1۔ ذات الٰہی کے ساتھ انبیاء کرام علیہم السلام کے مکالمات

الله تعالیٰ نے فرشتوں کو تھم دیا کہ وہ آدم کو سجدہ کریں اس سے الله تعالیٰ کی آدم سے محبت واضح تھی۔اسی طرح الله تعالیٰ نے تخلیق آدم کے ساتھ انہیں اپنی نعتوں میں قیام نصیب فرمایااور انہیں جنت میں جگہ عطاء فرمائی۔لیکن اپنی محبت کو آزمانے کے لیے آدم کو آزمائش وابتلاء کے راستے ہے گزارا۔ارشاد فرمایا:

وَ يَاْدَمُ اسْكُنْ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِن الظُّلِميْنَ 11

<sup>11</sup> Al-A'rāf 7:19.



<sup>10</sup> Al-Qushayrī, Muslim ibn Ḥajjāj, Abū al-Ḥusaīn, Şaḥīḥ Muslim (Nishāpur: Dār al-Khilāfah al-'Ilmīyah, 1330 AH), 1:4607.



"اور اے آدم! تم اور تمہاری زوجہ (دونوں) جنت میں سکونت اختیار کروسو جہاں سے تم دونوں چاہو کھایا کرواور (بس) اس درخت کے قریب مت جاناور نہ تم دونوں حدسے تجاوز کرنے والوں میں سے ہو جاؤگے "۔

ند کورہ اور دیگر کئی قرآنی آیات سے بیہ نکتہ عیاں ہو تاہے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو اپنا قرب اور بلند مقام عطاء فرما تاہے تو انہیں مشکلات اور آزمائشوں سے گزارا تاہے۔اس لیے کامیابی کاراستہ وہی لوگ سمیٹتے ہیں جو ان مشکلات میں صبر کرتے ہیں اور بھول ہو جانے کے بعد اللہ رب العزت سے فوری معافی کے خواستگار ہوتے ہیں۔

حضرت آدم اور حضرت حواعليهالسلام نے جب ممنوعہ درخت کا پھل کھایا تواللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

وَ نَادْىهُمَا رَبُّهُمَا اَلَمْ اَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَ اَقُلْ لَّكُمَا اِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُمَا عَدُوٌّ مُّبِيْنٌ ـ قَالَا رَبُّهُمَا اَنْهُ سَنَا - وَإِنْ لَّمْ تَغْفِرْلَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُوْنَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ 12

"اور انہیں ان کے رب نے فرمایا: کیامیں نے تمہیں اس درخت سے منع نہیں کیا تھا؟ اور میں نے تم سے بیر نہ کہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا دشمن ہے؟ دونوں نے عرض کی: اے ہمارے رب! ہم نے اپنی جانوں پر ظلم کیا اور اگر تو نے ہماری مغفرت نہ فرمائی اور ہم بررحم نہ فرمایا توضر ورہم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوجائیں گے "۔

الله رب العزت نے دونوں سے اپنی محبت کی بناء پر بیہ بات ارشاد فرمائی کیونکہ حضرت آدم وحواکا اس پھل کو کھانا بھی دراصل الله تعالیٰ کی دائمی محبت اور قرب کو پانے کے لیے ہی تھا کیونکہ شیطان نے ان کے سامنے ان کے محبوب (الله رب العزت) کی قشم اٹھائی اور انہیں بیہ احساس دلایا کہ وہ بیہ پھل کھالیتے ہیں تواللہ کا دائمی قرب یائیں گے۔

مذکورہ بالا آیت مبار کہ سے واضح ہوتا ہے کہ آدم علیہ السلام کی صفت ہیہے کہ بھول یا خطاء ، اللہ تعالیٰ سے معافی طلب کرے ،خود کو جھکادے اور عجز وانکساری کا پیکر بن جائے جبکہ شیطانی صفت ہیہے کہ وہ اپنی غلطی کو تسلیم ہی نہ کرے اور تکبر اور ہٹ دھر می کا مظاہرہ کرتے ہوئے مزید سرکش ہوجائے۔ اس لیے اولاد آدم کو چاہیے کہ وہ گناہ ہوجانے کے بعد اپنے جد امجد حضرت آدم علیہ السلام کی سنت پر عمل کرتے ہوئے تو ہہ و استغفار کاراستہ اختیار کرے۔

حضرت ابوہریرہ رضی اللّٰہ عنہ سے مر وی حدیث مبار کہ ہے:

قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ: لَمَّا خَلَقَ اللهُ آدَمَ وَ نَفَخَ فِيْهِ الرُّوْحَ عَطَسَ. فَقَالَ: ٱلْحَمْدُ لِلهِ. فَحَمِدَ اللهَ بِإِذْنِهِ. فَقَالَ لَهُ رَبُّهُ: يَرْحَمُكَ اللهُ، يَا آدَمُ. إِذْهَبْ إِلَى أُولِئِكَ الْمَلَائِكَةِ إِلَى مَلَإٍ مِنْهُمْ جُلُوسٍ، فَقُلْ: اللهُ مَلَائِكَةِ إِلَى مَلَاٍ مِنْهُمْ جُلُوسٍ، فَقُلْ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ. قَالُوا: وَعَلَيْكَ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللهِ. ثُمَّ رَجَعَ إِلَى رَبِّهِ. فَقَالَ: إِنَّ هٰذِهٖ تَحِيَّتُكَ وَتَحِيَّةُ بَنِيْكَ بَيْنَهُمْ 13 وَتَحِيَّةُ بَنِيْكَ بَيْنَهُمْ 13

رسول الله مَثَلَّيْنَةً فِي فرمايا: جب الله تعالى في آدم عليه السلام كو پيدا فرمايا اور ان ميں روح پھو كى تو انہيں چھينك آئى، انہوں نے "الحمد لله" كہا اور اس كے حكم سے اس كى تعريف كى۔ ان كے رب نے انہيں فرمايا: "يَرْحَمُكَ اللهُ"

<sup>13</sup> Al-Tirmidhī, Muḥammad ibn ʿĪsā, *Al-Sunan al-Tirmidhī*, Kitāb Tafsīr al-Qurʾān (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī), 5:453, 3368.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري -مارچ، 2025 ء

<sup>12</sup> Al-A'rāf 7:22-23.



اے آدم! تم ان فرشتوں کی طرف جاؤ۔ وہاں فرشتوں کی ایک جماعت بیٹی ہوئی ہے۔ انہیں کہو: 'السلام علیم'۔ فرشتوں نے کہا: 'وعلیم السلام ورحمۃ الله'۔ پھر وہ اپنے رب کے پاس آئے تو الله تعالیٰ نے فرمایا: یہ تمہاری اور تمہاری اولاد کاسلام ہے۔

فہ کورہ روایت میں حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ اللہ رب العزت کا مکالمہ بیان کیا گیا ہے جس سے ہمیں بیہ اظلاقی سبق ماتا ہے کہ چھیک اللہ تعالیٰ کی طرف سے نعمت ہے جس پر اللہ کی حمد کے ساتھ اس کا شکر ادا کرنا چا ہیے اور ایک مسلمان کا دوسرے کے اوپر یہ حق بھی ہے کہ وہ "الحمد لله "کے جواب میں اسے" یوحمک الله" کہے۔ اسی طرح اس مکالمہ کے ذریعے سے اولاد آدم کو سلام کی ترغیب دی گئی ہے کہ وہ ایک دوسرے پرخہ صرف سلامتی بھیجیں بلکہ سابی سطح پر امن وسلامتی کے فروغ میں اپناکر دار اداکریں۔ حضرت موسی علیہ السلام کو جب فرعون اور اس کی قوم کی طرف دعوت توحید دینے کے لیے اللہ تعالیٰ نے حکم ارشاد فرمایاتو آپ نے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اپنے مدعاکا کماحقہ اظہار نہ کرپانے اور اپنے قتل ہوجانے کے خوف کے حوالے سے عرضد اشت پیش کی۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: قال رَبِّ ابِّی مَارُونِ وَ لَهُمْ مُسْتَعِ عُونَ فَانُونِ وَ لَهُمْ عَلَیَ ذَنْبٌ فَا خَافُ اَنْ یَقْتُلُونِ۔ قَالَ کَلاَ فَاذُهُبَا بِاٰیَاتِنَا اِلَّا وَ اَلَٰیْ اَنْ اَرْسِلْ مَعَنَا بَنِیَ اِسْرَ آئِیْلُ اِسْراون مَعَکُمْ مُسْتَعِ عُونَ فَانُونِ فَانَونَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَیْنَ اَنْ اَرْسِلْ مَعَنَا بَنِیَ اِسْرَ آئِیْلَ اَلٰ سَارون کی اور میری زبان نہ چلے ہیں ہارون سے عرض کی اے میرے رب میں ڈرتا ہوں کہ مجھے جھٹلادیں۔ اور میر اسینہ تنگ ہوجائے اور میری زبان نہ چلے ہیں ہارون سے عرض کی اے میرے رب میں ڈرتا ہوں کہ مجھے جھٹلادیں۔ اور میر اسینہ تنگ ہوجائے اور میری زبان نہ چلے ہیں ہارون

مذکورہ بالا آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے مکالمہ سے یہ سبق ماتا ہے کہ انسان کاسب سے بڑا حامی و مد دگار اللہ تعالیٰ ہے۔ انسان اپنے جملہ معاملات میں جب اللہ تعالیٰ کو پکار تا ہے تو وہ اسے تنہا نہیں چھوڑ تالیکن اس کا یہ مطلب ہر گزنہیں کہ محنت کو ترک کرکے معاملہ اللہ پر چھوڑ دیا جائے بلکہ محنت شرط ہے اور اس کا اجر اللہ رب العزت ضرور عطاء فرما تا ہے۔ اسی طرح اس سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ فرعون صفت حکمر انوں سے خوف نہیں کھانا چا ہے اور بالخصوص جب آپ نیک مقصد کے لیے کام کررہے ہوں تو ہر گزمشکلات سے گھبر انا نہیں فرعون صفت حکمر انوں سے خوف نہیں کھانا چا ہے اور بالخصوص جب آپ نیک مقصد کے لیے کام کررہے ہوں تو ہر گزمشکلات سے گھبر انا نہیں

کور سول بنادے اور میرے ذمہ ان کا ایک گناہ بھی ہے سومیں ڈر تا ہوں کہ مجھے مار نہ ڈالیں۔ فرمایا ہر گزنہیں تم دونوں

ہماری نشانیاں لے کر جاؤ، ہم تمہارے ساتھ سننے والے ہیں۔ سو فرعون کے پاس جاؤاور کہو کہ ہم رب العالمین کا پیغام لے

ہے ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام نے اپنی قوم کی ہے دھر می کے باعث اللہ تعالی سے عرض کی: قال رَبِّ إِنَّ قَوْمِیْ کَذَّ بُوْنِ فَافْتَحْ بَیْنیْ وَبَیْنَهُمْ فَتْحًا وَّنَجِّنِیْ وَمَنْ مَّعِی َمِنَ الْمُؤْمِنِیْنَ <sup>15</sup> "عرض کی اے میرے رب؛میری قوم نے مجھے جھٹلایا ہے۔ پس تومیرے اور ان کے در میان فیصلہ ہی کر دے اور مجھے اور جومیرے ساتھ ایمان والے ہیں انہیں نجات دے"۔

<sup>15</sup> Al-Shuʿarāʾ 26:117-118.



کر آئے ہیں"۔

<sup>14</sup> Al-Shu'arā' 26:12-17.



حضرت نوح علیہ السلام نے اپنی قوم کی اصلاح کے لیے بے حد کوشٹیں کیں لیکن اس کے جواب میں سوائے چند افراد کے سب نے آپ کی دعوت کا انکار کر دیا۔ نہ صرف انکار کیا بلکہ آپ کی ذات پر حملے شروع کر دیے اور آپ کا مذاق اڑا نے لگے۔ آپ نے لوگوں سے الجھنے کے بجائے اپناد کھ اپنے رب کی بارگاہ میں پیش کیا۔ اس سے بیہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ دین کی تبلیغ کے لیے آنے والی مشکلات پر صبر کرناچا ہے اور لوگوں سے کسی قشم کا مخاصمہ ومجادلہ کرنے سے بچناچا ہے۔

اسی طرح سورة ص میں حضرت ابوب علیہ السلام کااللہ تعالیٰ سے مکالمہ بیان ہواہے:

وَاذْكُرْ عَبْدَنَاۤ اَيُّوبَ اِذْ نَاذَى رَبَّهُۚ اَنِّىْ مَسَّنِىَ الشَّيْطُنُ بِنُصْبٍ وَّعَذَابٍ أُرْكُضْ بِرِجْلِكَ هٰذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ وَوَهَبْنَا لَهُۚ اَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ 16 مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ وَوَهَبْنَا لَهُۚ اَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ

"اور ہمارے بندے اتیب (علیہ السلام) کا ذکر کیجیے جب انہوں نے اپنے رب کو پکارا کہ مجھے شیطان نے بڑی اذیّت اور تکلیف پہنچائی ہے۔ تم اپنا پاؤں زمین پر مارو، یہ (پائی کا) ٹھنڈ اچشمہ ہے نہانے کے لیے اور پینے کے لیے۔ اور ہم نے اُن کو اُن کے اہل وعیال اور اُن کے ساتھ اُن کے برابر (مزید اہل وعیال) عطا کر دیے، اپنی طرف سے خصوصی رحمت کے طور پر "۔ پر، اور دانشمندوں کے لیے نصیحت کے طور پر "۔

حضرت الوب علیہ السلام کو بیماری اور مالی مشکلات کے ذریعے سخت ترین آزمائش کے ذریعے آزمایا گیالیکن ان حالات میں حضرت الوب علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کی رضا کے پیش نظر ایساصبر کا مظاہرہ کیا کہ ضرب المثل بن گیا (صبر الوب) اور اس مکالمہ میں ساجی تعلیمات کا یہ پہلوسامنے آتا ہے کہ بیماری اور مشکلات کو انسان اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب نہ کرے بلکہ رحمت، نعمت اور مہر بانی کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرے۔ انسان کا یہ بھی عقیدہ ہونا چاہیے کہ جیسے بھی مشکل حالات ہوں ایمان کمزور نہ پڑے بلکہ صبر کے ذریعے سے ایمان کو مزید پختہ کیا جائے۔ حضرت ابر اہیم علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ نبی ہونے کے ساتھ خلیل بھی ہیں اور نبی کریم شکل غیر کے دریت میں سے ہیں۔ ان کے ذات باری تعالیٰ کے ساتھ مکالمہ کو قرآن مجبد نے اس طرح سے بیان فرمایا ہے:

وَاِذْ قَالَ اِبْرَهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هٰذَا بَلَدًا اٰمِنًا وَّارْزُقْ اَهْلَهٔ مِنَ الثَّمَرْتِ مَنْ اٰمَنَ مِنْهُمْ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِرِقَالَ وَمَنْ كَفَرَفَاُمَتِّعُهُ قَلِيْلًا ثُمَّ اَصْطَرُّهُ ۚ اِلْى عَذَابِ النَّارِ وَبِنْسَ الْمُصِيْرِ 17 الْاَخِرِقَالَ وَمَنْ كَفَرَفَاُمَتِّعُهُ قَلِيْلًا ثُمَّ اَصْطَرُّهُ ۚ اِلْى عَذَابِ النَّارِ وَبِنْسَ الْمُصِيْرِ 17

"اوریاد کروجب ابراہیم نے عرض کی: اے میرے رب اس شہر کو امن والا بنادے اور اس میں رہنے والے جو اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہوں انہیں مختلف کھلوں کارزق عطا فرما۔ (اللہ نے) فرمایا: اور جو کافر ہو تو میں اسے بھی تھوڑی سی مدت کے لیے نفع اٹھانے دوں گا پھر اسے دوزخ کے عذاب کی طرف مجبور کر دوں گا اور وہ پلٹنے کی بہت بری جگہ ہے"۔

اس مکالمہ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دعائیہ کلمات اس ساجی حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ ہمیں اپنی ذات کے لیے دعاکرنے کے ساتھ ساتھ دوسروں کو بھی اس میں شامل کرناچاہیے۔اس لیے کہ جو دوسروں کی نفع بخشی کاخواہاں ہو تاہے اللہ تعالیٰ اسے بھی وہ نفع ضرور عطاء فرما تاہے۔ آپ کی دعاء کی بدولت ایک ایسی سرزمین جوبے آب و گیاہ تھی، جہاں زندگی کانام ونشان تک نہیں تھاوہاں ایسی برکات کانزول ہوا کہ

<sup>17</sup> Al-Baqarah 2:126.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري -مارچ، 2025 ء

<sup>16</sup> Şād 38:41-44.



زمین نے اپنے خزانوں کے منہ کھول دیے اور پوری دنیا کی توجہات کا مر کز بنادیا۔ اس مکالمہ میں ایکاور حقیقت بھی مترشح ہوتی ہے کہ ایمان کے مقابلے میں دنیا کے مال و دولت کی کوئی و قعت نہیں۔ جو ایمان سے محروم رہاو قتی طور پر دنیوی مال و منال سے فائدہ اٹھا سکتا ہے لیکن آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں۔

حضرت ابراہیم اور اساعیل علیہاالسلام کاللہ رب العزت کی بارگاہ میں مناجات کا انداز ایسا کہ جس کے ایک ایک حرف سے نیاز مندی کی چاشنی چھلک رہی ہے۔ اپنی ساری ذریت کے لیے ان کے بیر الفاظ قابل تقلید ہیں۔ ارشاد فرمایا:

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكُ ۖ وَاَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا النَّوَابُ النَّوَابُ الرَّحِيْمُ 18

"اے ہمارے رب! ہمیں اپنا فرمانبر دار بنا دے اور ہماری اولاد میں سے بھی ایک جماعت کو اپنا فرمانبر دار بنا، اور ہمیں ہمارے حج کے طریقے بتادے اور ہماری توبہ قبول فرما، بے شک توبڑ اتوبہ قبول کرنے والانہایت رحم والاہے "۔

اللہ کے گھر کی تعمیر مکمل کرنے،عبادت وریاضت اور اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری کا حق ادا کرنے کے بعد نیز امتحانات میں سر خروہونے کے بعد خود کو ایک نیاز مندعبد کی طرح پیش کیاجارہاہے۔

حضرت يونس عليه السلام يرجب آزمائش آئي توالله تعالى كى بارگاه ميں عرض گزار ہوئے:

وَذَا النَّوْنِ اِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ اَنْ لَّنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادٰی فِی الظُّلُمْتِ اَنْ لَّا اِلْهَ اِلَّا اَنْتَ الْمُوْمِنِيْنَ 19 مسئبْ حنک اِنِی کُنْتُ مِنَ الظِّلِمِیْنَ ٥ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَیْنٰهُ مِنَ الغَمِّ وَکَذَٰلِکَ نُنْجِی الْمُوْمِنِیْنَ 19 مسئب خنک اِنِی گُومِنِیْنَ 19 "اور ذوالنون (مچھل کے پیٹ والے نبی علیہ السلام کو بھی یاد فرمایئے) جب وہ (اپنی قوم پر) غضب ناک ہو کر چل دیے پس انہوں نے یہ خیال کرلیا کہ ہم ان پر (اس سفر میں) کوئی تنگی نہیں کریں گے۔ پھر انہوں نے (دریا، رات اور مجھل کے پیٹ کی تہہ در تہہ) تاریکیوں میں (پھنس کر) پکارا کہ تیرے سواکوئی معبود نہیں تیری ذات پاک ہے، بے شک میں ہی ایک جائی جات بخش، اور (اپنی جان پر) زیادتی کرنے والوں میں سے تھا۔ پس ہم نے ان کی دعا قبول فرمالی اور ہم نے انہیں غم سے نجات بخش، اور اس طرح ہم مومنوں کو نجات دیا کرتے ہیں "۔

اس مکالمہ سے ہمیں یہ درس ماتا ہے کہ انسان کو اپنی ممکنہ سعی اور کوشش کے بعد بھی اپنامعاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر ناچاہیے کیونکہ زندگی کے امتحانات اور مسائل سے نکال خات اللہ تعالیٰ کی ہے۔ جب انسان دنیا کے تمام وسائل بروئے کار لاکر بھی مسائل سے نہیں نکل پاتا اور تھک ہارجا تا ہے تواللہ کی ذات ہی ہے جو لاچاری میں دشگیری فرماتی ہے۔

الله تعالى نے اپنے محبوب كريم مَثَالِيَّةِ مُ كُوتسلى ديتے ہوئے ارشاد فرمايا:

فَلَا يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ِ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ 20

" پھر آپ ان کی بات سے غمز دہ نہ ہوں، بے شک ہم جانتے ہیں جو وہ چھیاتے ہیں اور جو ظاہر کرتے ہیں "۔

<sup>20</sup> Yāsīn 36:76.



<sup>18</sup> Al-Bagarah 2:128.

<sup>19</sup> Al-Anbiyā' 21:87-88.



اس آیت مبار کہ میں ہمیں یہ راہنمائی ملتی ہے کہ تبلیغ دین کی راہ میں حائل ہونے والی مشکلات میں مذکورہ بالا تسلی آمیز فرمان پیش نظر رکھنا جاہیے۔

# 2-انبیاء کرام علیم السلام کے مکالمات اہل ایمان کے ساتھ

حضرت ابرا بيم عليه السلام اور حضرت يعقوب عليه السلام كالين بيول سے مكالمه قرآن مجيد بين اس طرح سے بيان كيا گيا ہے۔ وَوَصَیٰ بِهَاۤ اِبْرَاهِیْمُ بَنِیْهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِیَّ اِنَّ اللّهَ اصْطَفَی لَکُمُ الدِّیْنَ فَلَا تَمُوْتُنَّ اِلَّا وَ اَنْتُمْ مُسْلمُوْنَ 21

" اور اسی بات کی ابر اهیم اور لیعقوب نے بھی اپنے بیٹوں کو وصیت کی کہ اے میرے بیٹو بے شک اللہ نے تمہارے لیے یہ دین چن لیاسوتم ہر گزنہ مر نامگر اس حال میں کہ تم مسلمان ہو"۔

حضرت يعقوب عليه السلام نے اپنے وصال سے قبل اپنے بیٹوں سے یوں مکالمہ فرمایا:

اِذْ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ بَعْدِيٍّ قَالُوْا نَعْبُدُ اِلْهَكَ وَاللهَ اٰبَآئِكَ اِبْرَاهِیْمَ وَاِسْمَاعِیْلَ وَاِسْحَاقَ اِلْهًا وَّاحِدًاْ وَّنَحْنُ لَه مُسْلِمُوْنَ <sup>22</sup>

"تب اس نے اپنے بیٹوں سے کہاتم میرے بعد کس کی عبادت کروگے ؟ انہوں نے کہاہم آپ کے اور آپ کے باپ دادا ابراهیم اور اساعیل اور اسحاق کے معبود کی عبادت کریں گے جو ایک معبود ہے ، اور ہم اسی کے فرمانبر دار ہیں "۔

اس مکالمہ سے والدین کے اپنی اولاد کے لیے خیر خواہی کے جذبات کااظہار نمایاں ہے۔ تعلیم و تادیب کااییامجت بھر ااندازیہ بتارہاہے کہ اولاد کو خیر کے راستے پرلانے کے لیے محبت ورافت کے جذبات ہی کام آتے ہیں۔ نیز اس مکالمہ سے معلوم ہوا کہ تادم واپسیں اولاد کے دین اور ایمان کی حفاظت کرنا والدین کی ذمہ داری ہے۔ والدین کو صرف مال کے متعلق ہی وصیت نہیں کرنی چاہیے بلکہ اولاد کو عقائد صححہ ، دین پر استقامت، اعمال صالحہ پر مداومت اور گناہوں سے دور رہنے کی وصیت بھی کرنی چاہیے۔ اولاد کو دین سکھانا اور ان کی صحیح تربیت کرتے والدین اولیں فرض منصی ہے۔

حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل علیها السلام کے مابین مکالمہ کو قر آن مجیدنے کھے یوں ذکر کیاہے: فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْیُ قَالَ یَا بُنَیَّ اِبِّیۡ اَرٰی فِی الْمُنَامِ اَبِّیۡ اَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرٰی َ قَالَ یَا اَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ اِسَ تَجِدُنِیَ اِنْ شَاءَ اللّهُ مِنَ الصَّابِرِیْنَ 23

<sup>23</sup> Al-Ṣāffāt 37:102.



<sup>21</sup> Al-Baqarah 2:132.

<sup>22</sup> Al-Baqarah 2:133.



" پھر جب وہ اس کے ہمراہ چلنے پھرنے لگا کہااہے بیٹے! بے شک میں خواب میں دیکھتا ہوں کہ میں مجھے ذیح کر رہا ہوں پس دیکھ تیری کیارائے ہے، کہااہے میرے والد محترم!جو حکم آپ کو ہواہے کر گزریے، آپ مجھے ان شااللہ صبر کرنے والوں میں پائیں گے "۔

حضرت ابر ہیم علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے خلیل تھے اور انہیں مختلف امتحانات سے گزارا گیا۔ انہی میں سے ایک امتحان آپ کو اللہ کی بار گاہ میں اپنے محبوب بیٹے کو قربان کرنے کا حکم تھا۔ اس مکالمہ میں حضرت ابر ہیم علیہ السلام نے اپنے بیٹے حضرت اساعیل علیہ السلام سے فرمایا جس میں باپ اور بیٹے دونوں کی طرف سے اللہ تعالیٰ کی منشاء کے لیے ایثار و قربانی کا عظیم مظاہرہ کیا گیا ہے۔ باپ نے شفقت سے رائے طلب کی تو بیٹے نے اپنی گردن کو تعمیل حکم کے لیے خم کر دیا۔ اس مکالمہ سے ساری نوعِ انسانی کے لیے اللہ رب العزت کے احکامات کی فرمانبر داری کی ترغیب ملتی ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی قوم سے یوں مخاطب ہوتے ہیں:

قَالَ مُوْسٰى لِقَوْمِهِ اسْتَعِيْنُوْا بِاللّهِ وَاصْبِرُوْا اِنَّ الْأَرْضَ لِلّهِ يُوْرِثُهَا مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِیْنَ قَالُوَا اُوْذِیْنَا مِنْ قَبْلِ اَنْ تَاْتِیَنَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسٰى رَبُّكُمْ اَنْ يُهْلِكَ عَدُوّكُمْ وَنَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرَكَيْفَ تَعْمَلُوْنَ 24

"موسی نے اپنی قوم سے کہااللہ سے مد دما نگو اور صبر کرو، بے شک زمین اللہ کی ہے جو اپنے بندوں میں سے جسے چاہے اس کا وارث بنادے، اور انجام بخیر پر ہیز گاروں کا ہی ہو تا ہے۔ انہوں نے کہا تیرے آنے سے پہلے بھی ہمیں تکلیفیں دی گئیں اور تیرے آنے کے بعد بھی، فرمایا تمہار ارب بہت جلد تمہارے دشمن کو ہلاک کر دے گا اور اس کی بجائے تمہیں اس سر زمین کامالک بنادے گا بھر دیکھے گا کہ تم کیا کرتے ہو؟"

بن اسرائیل مظلوم قوم تھی جسے فرعون نے اپنے ظلم کانشانہ بنار کھاتھا، ان کے بچوں کو قتل کر دیاجا تا اور خواتین کو بطور باندی ذات ورسوائی کی زندگی گزار نے پر مجبور کیاجا تا۔ اس لیے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو انہیں فرعون کے ظلم سے نجات دلانے ، اللہ تعالیٰ کے احکام کی تعمیل نیز فرعون اور اس کی قوم کو توحید کا پیغام دینے کے لیے مبعوث کیا گیا۔ سب سے پہلے آپ نے اس مکالمہ میں اپنی قوم کے اعتقاد کو مضبوط کرنے کے لیے انہیں بتایا کہ اس ساری کائنات اور زمین کاخالق ومالک اللہ رب العزت ہے نہ کہ فرعون۔ اس لیے اللہ سے مدد طلب کر واور مشکلات پر صبر کر و تووہ و وقت دور نہیں کہ اللہ تعالیٰ عمریں اس ساری زمین کامالک بنادے گا۔ پھر ایسابی ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے فرعون اور اس کے پیر و کاروں کو غرق کر دیا اور بنی اسر ائیل کو وارث بناد با۔ اس مکالمہ سے حکمت اور دانائی کے کئی در واہوتے ہیں۔

حضرت مو کی علیہ السلام نے کوہ طور کے دامن میں دوران سفر اپنے اہل خانہ سے گفتگو کی جے سورۃ النمل میں کچھ اس طرح سے بیان کیا گیا ہے: اِذْ قَالَ مُوْسٰی لِاَهْلِهَ, اِنِّیَ اٰنَسْتُ نَارًا ۚ سَاٰتِیْکُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ اَوْ اٰتِیْکُمْ بِشِهَابٍ قَبَسٍ لَّعَلَّکُمْ تَصْطَلُوْنَ 25 تَصْطَلُوْنَ 25

"جب موسٰی نے اپنے گھر والوں سے کہا کہ میں نے آگ دیکھی ہے، میں ابھی وہاں سے تمہارے پاس کوئی خبر لا تا ہوں یا کوئی انگاراسلگا کر لا تا ہوں تا کہ تم تپش حاصل کرو"۔

<sup>25</sup> Al-Naml 27:7.



جلد:3، شاره:1، جنوري-مارچ، 2025 ء

<sup>24</sup> Al-A'rāf 7:128-129.



اس مکالمہ سے ہمیں یہ سبق ملتا ہے کہ اللہ کے نبی بالکل عام انسانون کی طرح زندگی بسر کرتے ہیں اور سر دی و گرمی اور دیگر معاملات میں انہی وسائل واسباب کو استعمال کرتے ہیں جنہیں باقی مخلوق استعمال کرتی ہے فرق صرف اتناہے کہ انبیاء ورسل نعمتوں کے ملنے پر شکر اور نہ ملنے کی صورت میں توکل اور صبر کرتے ہیں۔

حضرت داؤد اور حضرت سلیمان علیہاالسلام دونوں باپ بیٹا ہونے کے ساتھ اللّٰہ تعالیٰ کے نبی بھی تھے۔ انہیں اللّٰہ کریم نے جو فضیلت اور شرف عطاء فرمایا تحدیث نعمت کے طور پر اس کاذکر اپنی قوم کے سامنے کرنے لگے۔:

وَقَالَا الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِيْ فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيْرٍ مِّنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُوْدَ وَقَالَ يَا الْتَاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَاُوْتِيْنَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِيْنُ 26

"اور ہم نے داؤد اور سلیمان کو علم دیا، اور کہنے گے اللہ کاشکر ہے جس نے ہمیں بہت سے ایمان دار بندوں پر فضیلت دی۔اور ہمیں ہر قسم کے ساز وسامان دی۔اور سلیمان داؤد کا وارث ہوا، اور کہااے لوگو ہمیں پر ندوں کی بولی سکھائی گئی ہے اور ہمیں ہر قسم کے ساز وسامان دیے گئے ہیں، بے شک بیر صرح کے فضل ہے "۔

اس مکالمہ سے کئی حکمت آموز پہلوسامنے آتے ہیں، ساجی سطح پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطاء کر دہ نعتوں پر شکر کا اظہار حضرت سلیمان علیہ السلام کی سنت ہے دوسرایک یہ کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں پر شکر اداکر ناچاہیے۔ تیسر ایہ کہ اللہ رب العزت نے اہل ایمان کو فضیلت کے اعتبار سے مختلف مدارج میں تقسیم کیا ہے اس لیے مدارج کی بیہ تقسیم معرفت خداوندی مین حجاب نہیں بنی چاہیے۔ چوتھا یہ کہ کسی بھی کمال کو اپنی ذاتی خوبی نہیں سمجھناچا ہے بلکہ اسے اللہ کے فضل سے تعبیر کرناچا ہیے۔ حضرت داؤد اور حضرت سلیمان علیہاالسلام کے مکالمہ سے ہمیں یہی سبق حاصل ہوتا ہے۔

حضرت سلیمان علیہ السلام کواللہ تعالیٰ نے انسانوں، جنات اور حشرات پر باد شاہت عطاء فرمانے کے ساتھ پر ندوں پر بھی حکمر انی عطاء فرمائی۔ ذیل میں ہد ہدکے ساتھ آپ کامکالمہ سورۃ النمل کی روشنی میں بیان کیاجار ہاہے۔ار شاد فرمایا:

وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِى لَا اَرَى الْهُدْهُدَ اَمْ كَانَ مِنَ الْغَاّئِيِيْنَ ـ لَاُعَذِّبَنَّه عَذَابًا شَدِيْدًا اَوْ لَاَدْبَحَنَّة اَوْ لَيَا تِيَيِّيْ بِسُلْطَانٍ مُّيِيْنٍ ـ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيْدٍ فَقَالَ اَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِه وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإ بِنَبَإ يَقِيْنٍ ـ إِنِّيْ وَجَدْتُ امْرَاةً تَمْلِكُهُمْ وَاُوْتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيْمٌ ـ مِنْ شَبَإ بِنَبَإ يَقِيْنٍ ـ إِنِّيْ وَجَدْتُ امْرَاةً تَمْلِكُهُمْ وَاُوْتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيْمٌ ـ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُوْنَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُوْنِ اللّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ اَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُوْنَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُوْنِ اللّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ اَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُوْنَ لِللّهَ مَسُرِ مِنْ دُوْنِ اللّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ اَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُوْنَ لِللّهَ اللّهِ اللّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا السَّيِيْلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُوْنَ وَمَا تُعْلِئُونَ لَ اللّهُ لَآ اِلْهَ اللّهِ اللّذِي يُخْرِجُ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ قَالَ سَنَنْظُرُ اَصَدَقْتَ اَمْ كُنْتَ مِن الْكَاذِبِيْنَ لَ إِذْهُمْ فَانْظُرْمَاذَا يَرْجِعُوْنَ آكَالِي هُمْ أَلْقِهُ الْيَهِمْ قُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْمَاذَا يَرْجِعُوْنَ \$2

"اور پر ندوں کی حاضری لی تو کہا کیابات ہے جو میں ہُر ہُر کو نہیں دیکھتا کیاوہ غیر حاضر ہے۔ میں اسے سخت سز ادوں گایااسے ذکح کر دوں گایاوہ میرے پاس کوئی صاف دلیل بیان کرے۔ پھر تھوڑی دیر کے بعد ہُد ہُر حاضر ہوااور کہا کہ میں حضور کے

<sup>27</sup> Al-Naml 27:20-28.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري - مارچ، 2025 ء

<sup>26</sup> Al-Naml 27:15-16.



پاس وہ خبر لا یا ہوں جو حضور کو معلوم نہیں اور سباسے آپ کے پاس ایک یقینی خبر لا یا ہوں۔ میں نے ایک عورت کو پایا جو
ان پر بادشاہی کرتی ہے اور اسے ہر چیز دی گئی ہے اور اس کا بڑا تخت ہے۔ میں نے پایا کہ وہ اور اس کی قوم اللہ کے سواسورج
کو سجدہ کرتے ہیں اور شیطان نے ان کے اعمال کو انہیں آراستہ کر دکھایا ہے اور انہیں راستہ سے روک دیا ہے سووہ راہ پر
نہیں چلتے۔اللہ ہی کو کیوں نہ سجدہ کریں جو آسانوں اور زمین کی چیسی ہوئی چیز وں کو ظاہر کرتا ہے، اور سب جانتا ہے جو تم
چیپاتے ہو اور جو ظاہر کرتے ہو۔اللہ ہی ایسا ہے کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ہے اور وہ عرش عظیم کا مالک ہے۔ کہا ہم
ابھی دیکھ لیتے ہیں کہ تو سے کہتا ہے یا جھوٹوں میں سے ہے۔ میر ایہ خط لے جااور ان کی طرف ڈال دے پھر ان کے ہاں سے
واپس آجا پھر دیکھ وہ کیا جو اب دیتے ہیں "۔

اس مکالمہ میں آپ کے الفاظ کی سخق نظم وضبط قائم رکھنے اور احساس ذمہ داری پیدا کرنے کے لیے تھی نیزیہاں سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ پر ندے بھی اللہ کے انبیاء کی عظمت کو سمجھتے ہیں اور ان کے احکام کی تعمیل کرتے ہیں تو انسان اشر ف المخلو قات ہونے کے باوجو دان کی فرمانبر داری سے روگر دانی کاار تکاب بھلاکیسے کر سکتاہے ؟ یقینایہ بہت بڑی جسارت ہے۔

اسی طرح آپ نے ایک طاقتور جن سے بھی کلام فرمایا:

"کہااے دربار والو! تم میں کوئی ہے کہ میرے پاس اس کا تخت لے آئے اس سے پہلے کہ وہ میرے پاس فرمانبر دار ہوکر آئیں۔ جنوں میں سے ایک دیونے کہا میں تمہیں وہ لا دیتا ہوں اس سے پہلے کہ آپ اپنی جگہ سے اٹھیں، اور میں اس کے لیے طاقتور امانت دار ہوں۔ اس شخص نے کہا جس کے پاس کتاب کا علم تھا کہ میں اسے تیری آ کھ جھپنے سے پہلے لا دیتا ہوں، پھر جب اسے اپنے روبرور کھادیکھا تو کہنے لگا یہ میرے رب کا ایک فضل ہے، تا کہ میری آزمائش کرے کیا میں شکر کرتا ہے اپنے ہی نفع کے لیے شکر کرتا ہے، اور جو ناشکری کرتا ہے تو میر ارب بھی بے نیاز عزت والا ہے "۔

اس آیت میں آصف بن برخیاہ جو کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کا عالم و عابد امتی تھا ان کا آپ علیہ السلام سے مکالمہ بیان کیا جارہا ہے جس میں انہوں نے اللہ تعالیٰ کی عطاء کر دہ قوت وطاقت سے ملکہ سباکا تخت پلک جھپنے کے دوران حاضر خدمت کرنے کی پیشکش کی ہے۔اس مکالمہ سے یہ درس ماتا ہے کہ اللہ کی نعمتوں کے ملنے پر اللہ کاشکر اداکر نااور ذمہ داری کے ساتھ ان کا استعال کرنا نیز اسے اللہ کا فضل سمجھنا چا ہے۔اس سے اللہ تعالیٰ کے صالح بندوں اور اولیاء اللہ کی عظمت کا اظہار بھی ہورہاہے۔



Al-Naml 27:38-40.



حضرت لقمان نے اپنے بیٹے سے کلام فرماتے ہوئے نہایت خوبصورت انداز میں اسے نصیحت فرمائی: وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَيَعِظُه يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيْمٌ 29

" اور جب لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہاتھا کہ بیٹا اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہر انا، بے شک شرک کرنابڑا بھاری ظلم ہے "۔

سورہ لقمان میں ارشاد ربانی ہے:۔

يَا بُنَّ اِنَّهَاۤ اِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِى صَخْرَةٍ اَوْفِى السَّمَاوَاتِ اَوْفِى الْأَرْضِ يَاْتِ بِهَا اللهُ اِنْ اللهُ لَطِيْفٌ خَبِيْرٌ - يَا بُنَّ اَقِمِ الصَّلَاةَ وَاْمُرْ بِالْمُعْرُوْفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا اللهُ الله لَلهُ الله لَا الله الله الله الله مَنْ عَزْمِ الْأُمُوْدِ - وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِى الْأَرْضِ مَرَحًا اِنَّ الله لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُوْدٍ - وَ اقْصِدْ فِى مَشْيِكَ وَاعْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ اِنَّ اَنْكَرَ الْاَصُوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيْرِ 30 لَكَمَ الْحَمِيْرِ 30

" بیٹااگر کوئی عمل رائی کے دانہ کے برابر ہو پھر وہ کسی پتھر کے اندر ہویاوہ آسان کے اندر ہویاز بین کے اندر ہوتب بھی اللہ اس کو حاضر کر دے گا، بے شک اللہ بڑاباریک بین باخبر ہے۔ بیٹا نماز پڑھا کر اور اچھے کاموں کی نصیحت کیا کر اور برے کاموں سے منع کیا کر اور تجھے پر جو مصیبت آئے اس پر صبر کیا کر، بے شک بیہ ہمت کے کاموں میں سے ہیں۔اور لوگوں سے اپنارخ نہ بھیر اور زمین پر اتراکر نہ چل، بے شک اللہ کسی تکبر کرنے والے فخر کرنے والے کو پہند نہیں کر تا۔اور اینے جلنے میں میانہ روی اختیار کر اور اپنی آواز پہت کر، بے شک آوازوں میں سب سے بری آواز گرھوں کی ہے"۔

مذکورہ بالا آیات میں حضرت لقمان کا اپنے بیٹے کے ساتھ وعظ ونصیحت پر مبنی مکالمہ بیان کیا جارہا ہے جس میں انہوں نے اپنے بیٹے کو توحید پر قائم رہنے، شرک سے اپنے آپ کو بچانے، نماز قائم کرنے، نیکی کا حکم دینے، برائی سے روکنے اور تکالیف پر صبر کرنے، عاجزی اختیار کرنے اور میانہ روی کی نصیحت کی گئی ہے۔ اس مکالمہ سے یہ درس بھی حاصل ہو تا ہے کہ تبلیغ اور وعظ ونصیحت کا سلسلہ گھر سے شروع کرناچا ہے جس کا پورے معاشرے پر مثبت اثریر تاہے۔

نوٹ: حضرت لقمن کے نبی ہونے کے بارے میں اختلاف ہے جبکہ جمہور سلف کاعقیدہ یہی ہے کہ وہ نبی نہیں تھے بلکہ اللہ کے ولی اور حکیم تھے۔ تاہم یہاں مکالمہ کی اہمیت اور اس کے فوائد کو حاصل کرنے کے لیے ان کاذ کر شامل کیا گیا ہے۔

حضور اكرم مَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ وَدَّةَ فِي الْقُرْبِي 31 قُلْ لَلَّا اللهُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي 31

"میں تم سے اس پر کوئی اجرت نہیں مانگتا بجزر شتہ داری کی محبت کے "۔

<sup>31</sup> Al-Shūrā 42:23.



<sup>29</sup> Luqmān 31:13.

<sup>30</sup> Luqmān 31:16-19.



نی کریم منگالٹیکٹم اللہ تعالی کے محبوب اور آخری نبی ہیں۔ آپ منگالٹیکٹم کی نبوت ورسالت قیامت تک کے لیے مسلم ہے نیز آپ کی تعلیمات ہی ہدایت و کامیابی کا سرچشمہ ہیں۔ آپ منگالٹیکٹم نے دین اسلام کی تبلیغ و تروی کے لیے اپن حیات مبار کہ کے ایک ایک لمحہ کو و قف کر دیا نیز اس عظیم کام میں پیش آنے والے مصائب و آلام کا صبر واستقامت سے مقابلہ کیا۔ اس مقصد کے لیے آپ منگالٹیکٹم کے قرابت داروں نے بھی ہر حوالے سے آپ کی مد د فرمائی اور انہی کی قربانیوں سے دین اسلام نے بقاء پائی ہے۔ اللہ تعالی نے اسی لیے آپ منگالٹیکٹم کو حکم دیا کہ آپ اپنی زبان مبارک سے اپنی امت کو حکم دیں کہ قرابت داروں کی محبت تمہارے ایمان کے لیے ضروری ہے۔

3۔ کفارومشر کین کے ساتھ انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات

حضرت نوح علیہ السلام کے اپنی قوم سے مکالمات کو قر آن مجید نے اس طرح سے بیان کیاہے:

قَالَ الْمَلَاُ مِنْ قَوْمِهَ, إِنَّا لَنَوَاكَ فِيْ ضَلَالٍ مُّبِيْنٍ قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِيْ ضَلَالَةٌ وَّلْكِنِّيْ رَسُوْلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَالَيْنَ ـ أُبَلِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّيْ وَ ٱنْصَحُ لَكُمْ وَاَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُوْنَ <sup>32</sup>

"اس کی قوم کے سر داروں نے کہا کہ ہم مجھے صرح گمراہی میں دیکھتے ہیں۔ فرمایا اے میری قوم! میں ہر گز گمراہ نہیں ہول کی قوم کے سر داروں نے کہا کہ ہم مجھے صرح کی گمراہی میں دیکھتے ہیں۔ تہمیں اپنے رب کے پیغام پہنچا تا ہوں اور ہول کی طرف سے رسول بن کر آیا ہوں۔ تہمیں اپنے رب کے پیغام پہنچا تا ہوں اور مہنہیں نصیحت کرتا ہوں اور اللہ کی طرف سے وہ باتیں جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے "۔

اس آیت مبار کہ میں حضرت نوح علیہ السلام کاان کی قوم کے سر داروں سے مخضر مکالمہ بیان ہواہے لیکن ان مخضر الفاظ میں مکالمہ کا اسلوب اور الفاظ کے شکوہ سے واضح ہوتا ہے کہ ایک طرف قوم کے سر دار ہیں جو پوری قوم کی نما ئندگی کرتے ہوئے حضرت نوح علیہ السلام کی زات پر حملہ آور ہورہے ہیں اور انہیں کھلی گر اہی کا شکار سجھتے ہیں نیز ان کالہجہ نہایت سخت ہے جبکہ دو سری طرف اللہ تعالی کا پیغیبر ہے جن کے الفاظ، دلائل اور لہجہ واضح کر رہا ہے کہ وہ ذمہ دارانہ کر دار اداکرتے ہوئے لہجے اور الفاظ کی نرمی کے ساتھ اپنی قوم کو سمجھانے کی کوشش جاری رکھے ہوئے ہیں: اس مکالمہ سے ہمارے لیے بحثیت مسلمان اور بطور خاص ایک مبلغ کے یہ بات قابل توجہ ہے کہ ہم کسی کو اسلام کا پیغام یا نیکی کی دعوت دیتے ہوئے ایساطریقہ اور انداز اپنائیں جیسااللہ کے انبیاء نے اپنایا۔ اس راستے میں اپنی ذات کو مٹانا پڑتا ہے نیز بغیر دلیل کے بات اور سخت الفاظ اصلاح کے بحائے مزید ناڈ کا کاعث منتے ہیں۔

حضرت ، ودعليه السلام في جب اپن قوم كود عوت توحيد پيش كى توان كارويه كيسا تقا؟ است قر آن مجيد مين اس طرح بيان كيا گيا به: وَالْى عَادٍ اَخَاهُمْ هُوْدًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ اِلْهٍ غَيْرُهُ آفَلَا تَتَّقُوْنَ ـ قَالَ الْمَلَاُ الّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ قَوْمِهِ ، إِنَّا لَنَرَاكَ فِيْ سَفَاهَةٍ وَ إِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ الْكَاذِيِيْنَ ـ قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِيْ سَفَاهَةٌ وَلْكِنِيْ رَسُوْلٌ مِّنْ رَّبِ الْعَالَمِيْنَ ـ أُبَلِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّيْ وَ اَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ اَمِيْن 33

" اور قوم عاد کی طرف ان کے بھائی ہود کو بھیجا، کہااہے میری قوم!اللہ کی بندگی کرواس کے سواتمہارا کوئی معبود نہیں، سو کیاتم تقویٰ نہیں رکھتے؟اس کی قوم کے کافر سر دار بولے کہ ہم تو تتہمیں بے و قوف سمجھتے ہیں اور ہم تجھے جھوٹاخیال کرتے

<sup>33</sup> Al-A'rāf 7:65-68.



<sup>32</sup> Al-A'rāf 7:60-62.



ہیں۔ کہا اے میری قوم! میں بے وقوف نہیں ہوں بلکہ میں تمام جہانوں کے پرورد گار کی طرف سے رسول بن کر آیا ہوں۔ تہہیں اپنے رب کے پیغام پہنچا تاہوں اور میں تمہارے لیے خیر خواہ امانت دار ہوں "۔

حضرت ہو دعلیہ السلام نے پیغام الٰہی کواپنی قوم تک پہنچایا۔اس مکالمہ میں ان کا انداز بتار ہاہے کہ اپنے لو گوں کی خیر کاطالب اور ناصح کس قدر جھکے ہوئے لہج کے ساتھ نرم الفاظ کا استعال کرتے ہوئے انہیں اپنے خالق کی یاد دلار ہاہے لیکن دوسری طرف ان کی قوم ہے کہ انہیں جھوٹا بھی کہہ رہی ہے اور انہیں سفیہ بھی سمجھ رہی ہے اس کے باوجود وہ اپنے مقصد کے حصول کے لیے کوشاں ہیں۔

حضرت صالح علیہ السلام کو قوم شمود کی طرف ان کی اصلاح کے لیے بھیجا گیا اور معجزے کے طور پر انہیں اونٹنی عطاء فرمائی تا کہ وہ راہ راست پر آجائیں۔ قر آن مجیدنے ان کے اپنی قوم کے ساتھ مکالمے کواس طرح بیان فرمایاہے:

وَإِلَى ثَمُوْدَ اَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ اِلْهٍ غَيْرُه قَدْ جَآءَتْكُمْ بَيِّنَةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ هِذِه نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ اٰيَةً فَذَرُوْهَا تَاْكُلْ فِيَ اَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوْهَا بِسُوٓءٍ فَيَاْخُذَكُمْ عَذَابٌ رَبِّكُمْ هٰذِه نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ اٰيَةً فَذَرُوْهَا تَاْكُلْ فِي اَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوْهَا بِسُوٓءٍ فَيَاْخُذَكُمْ عَذَابٌ الْيُمْ وَاذْكُرُوۤا اِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَّبَوَّ اَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُوْنَ مِنْ سُهُوْلِهَا قُصُوْرًا وَتَنْحِتُوْنَ الْجَبَالَ بُيُوْتًا فَاذْكُرُوٓا اللّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ 34 وَاللّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ

"اور شمود کی طرف ان کے بھائی صالح کو بھیجا، کہااہے میر کی قوم! اللہ کی بندگی کرواس کے سواتمہارا کوئی معبود نہیں، شہبیں تمہارے رب کی طرف سے دلیل پہنچ چکی ہے، یہ اللہ کی او نٹنی تمہارے لیے نشانی ہے، سواسے چھوڑ دو کہ اللہ کی او نٹنی تمہارے لیے نشانی ہے، سواسے چھوڑ دو کہ اللہ کی زمین میں کھائے، اور اسے تکلیف نہ پہنچاؤ ورنہ تمہمیں در دناک عذاب بکڑے گا۔اور یاد کروجب کہ تمہمیں عاد کے بعد جانشین بنایااور تمہمیں زمین میں جگہ دی کہ نرم زمین میں محل بناتے ہو اور پہاڑوں میں گھر تراشیتے ہو، سواللہ کے احسان کو یاد کرواور زمین میں فساد مت مجاتے پھرو"۔

مذکورہ آیت مبارکہ میں حضرت صالح علیہ السلام کے اسلوب بیان کاذکرہے، جس میں انہوں نے اپنی سرکش قوم کو نہایت احسن انداز میں اور دلی کے ساتھ دعوت توحید پیش کی۔ قوم صالح نے آپ علیہ السلام سے معجزہ طلب کیا تو محض ان کی خیر خواہی چاہتے ہوئے آپ نے ان کے لیے اللہ تعالی سے اس کاسوال کیا۔ اللہ تعالی نے اپنے نبی کے سوال پر انہیں معجزہ عطاء فرمایا اور پہاڑسے ایک اونٹنی نمودار ہوئی۔ اس سارے عمل میں آپ علیہ السلام کاصبر اور لوگوں کی خیر خواہی کے لیے کوشش ساجی حوالے سے ہم سب کے لیے مشعل راہ ہے۔

آپ کی قوم نے جو اباہث دھر می کامظاہرہ کرتے ہوئے معجز اتی اونٹنی کو ہلاک کرڈالا:

قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوۤا اِنَّا بِالَّذِى اٰمَنْتُمْ بِهٖ كَافِرُوْنَ ـفَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَعَتَوْا عَنْ اَمْرِرَبِّهِمْ وَقَالُوْا يَا صَالِحُ انْتِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ اِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ 35

" متکبر وں نے کہاجس پر تمہیں یقین ہے ہم اسے نہیں مانتے۔ پھر اونٹنی کے پاؤں کاٹ ڈالے اور اپنے رب کے حکم سے سرکشی کی اور کہااے صالح! لے آہم پر جس(عذاب)سے تو ہمیں ڈرا تا تھاا گر تور سول ہے "۔

<sup>35</sup> Al-A rāf 7:76-77.



<sup>34</sup> Al-A'rāf, 7:73-74.



اس آیت مبار کہ میں قوم صالح کے متکبر سر داروں کا حضرت صالح علیہ السلام سے مکالمہ بیان ہواہے جس میں آپ کی قوم نے نافرمانی کی انتہا کرتے ہوئے آپ سے اس عذاب کا مطالبہ کر دیا جس سے آپ انہیں بچپانا چاہتے تھے۔ بہر حال حضرت صالح علیہ السلام کا اپنی قوم سے باربار مکالمہ اور انہیں دلیل کے ساتھ قائل کرنے کی مسلسل کوشش نیز ان کی گستا خیوں کے جو اب میں صبر کرنا ہم سب کے لیے لاگق تقلید فعل ہے۔ حضرت موسی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطاء کر دہ معجزات فرعون کے سامنے پیش کرتے ہوئے اپنی رسالت کا اعلان کیا اور بنی اسرائیل کو اپنے ساتھ لے جانے کے لیے کہا۔ اس تفصیلی مکا لمے کا بچھ حصہ درج ذیل ہے:

وَقَالَ مُوْسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّىْ رَسُولٌ مِّنْ رَّبِ الْعَالَمِيْنَ حَقِيْقٌ عَلَى اَنْ لَا اَقُوْلَ عَلَى اللهِ اِلَّا الْحَقَّ عَقَدْ جِئْتُكُمْ بِبَيِّنَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ فَاَرْسِلْ مَعِى بَنِي اِسْرَ آئِيْلَ قَالَ اِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِاْيَةٍ فَاْتِ بِهَا اِنْ كُنْتَ مِنْ الصَّادِقِيْنَ فَالَّقِى عَصَاهُ فَاذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّيِنٌ وَنَزَعَ يَدَه فَاذَا هِيَ بَيْضَآءُ لِلنَّاظِرِيْنَ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِيْنَ فَالَّقِي عَصَاهُ فَاذَا هِي ثُعْبَانٌ مُّيِنٌ وَنَزَعَ يَدَه فَاذَا هِي بَيْضَآءُ لِلنَّاظِرِيْنَ قَالَ الْلَا مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ اِنَّ هٰذَا لَسَاحِرٌ عَلِيْمٌ يُرِيْدُ اَنْ يُخْرِجَكُمْ مِّنْ اَرْضِكُمْ فَمَاذَا لَسَاحِرٌ عَلِيْمٌ يُرِيْدُ اَنْ يُخْرِجَكُمْ مِّنْ اَرْضِكُمْ فَمَاذَا لَمُعُونَ وَانَّ هُمَاذَا

"اور موسی نے کہااے فرعون! بے شک میں رب العالمین کی طرف سے رسول بن کر آیا ہوں۔ میرے لیے یہی مناسب ہے کہ سوائے سے کوئی بات اللہ کی طرف منسوب نہ کروں، میں تمہارے رب کی طرف سے تمہارے پاس ایک بڑی دلیل لایا ہوں پس بنی اسرائیل کو میرے ساتھ بھیج دے۔ کہااگر تو کوئی نشانی لے کر آیا ہے تواسے لے آاگر تو سچا ہے۔ پھر اس نے اپنا عصاد ال دیا تو وہ اس وقت صریح از دھا ہو گیا۔ اور اپنا ہاتھ نکالا تو اسی وقت دیکھنے والوں کے لیے سفید نظر آنے لگا۔ فرعون کی قوم کے سر داروں نے کہا بے شک یہ بڑا ماہر جادو گر ہے۔ تمہیں تمہارے ملک سے نکالناچا ہتا ہے، پس تم کیا مشورہ دیتے ہو؟"

فہ کورہ بالا مکالمہ میں حضرت موسیٰ علیہ السلام فرعون سے مخاطب ہوئے اور نہایت مدلل اور شائستہ انداز میں اس سے کلام فرمایا۔ اس سے یہ بھی پیتہ چاتا ہے کہ وفت کے نقاضوں کے مطابق دلائل قائم کرنے چاہئیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے دور میں جادو گروں کا چرچہ تھااس لیے اللہ رب العزت نے اپنے پیغیبر کو معجزہ بھی ویساہی عطاء فرمایا۔ پھر ایساہی ہوا کہ وہی جادو گرجو آپ کے مقابلے میں آئے تھے آپ کے قدموں میں ڈھیر ہوکرائیان لے آئے۔

فرعون نے اعتراف حق کی بجائے مزید ظلم کا بازار گرم کر دیا۔ار شاد باری تعالی ہے:

وَقَالَ الْلَاَ مِنْ قَوْمِ فِرْعَوْنَ اَتَذَرُ مُوْسَى وَقَوْمَه لِيُفْسِدُوْا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَالِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ اَبْنَآءَهُمْ وَنَسْتَحْيِيْ نِسَآءَهُمْ وَاِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُوْنَ 37

"اور فرعون کی قوم کے سر داروں نے کہا، کیا تو موسٰی اور اس کی قوم کو چھوٹ دیتا ہے تا کہ وہ ملک میں فساد کریں اور (موسٰی) تھے اور تیرے معبودوں کو چھوڑ دے، (فرعون نے) کہاہم ان کے بیٹوں کو قتل کریں گے اور ان کی عور توں کو زندہ رکھیں گے، اور بے شک ہم ان پر غالب ہیں "۔

<sup>37</sup> Al-A'rāf 7:127.



جلد: 3، شاره: 1، جنوري - مارچ، 2025 ء

<sup>36</sup> Al-A'rāf 7:104-110.



فرعون اور اس کے حواریوں کی ہے دھر می در اصل ان کی تباہی کا سبب بنی۔اللہ تعالیٰ نے سابقہ اقوام کو مہلت دی لیکن جب اس کے پیغیبروں کی شان میں گتاخی ہوئی تواللہ رب العزت نے انہیں عبرت کا نشاں بنادیا۔ اسی طرح حضرت موسی علیہ السلام نے بنی اسرائیل کوراہ راست پر رکھنے کے لیے ان کی خواہشات کو بھی اللہ رب العزت کی بارگاہ میں پیش کیا جنہیں پورا کیا گیالیکن اس کے باوجود جب وہ حدسے تجاوز کرنے لگہ تو ہلاک کر دیے گئے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوْسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَّاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِقَّائِهَا وَفُوْمِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ اَتَسْتَبْدِلُوْنَ الَّذِيْ هُوَ اَدْنَى بِالَّذِيْ هُوَ خَيْرٌ اِهْبِطُوْا مِصْرًا فَاِنَّ لَكُمْ مَّا سَاَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَبَاءُوْا بِغَضَبٍ مِّنَ اللّهِ الْهِطُوْا مِصْرًا فَاِنَّ لَكُمْ مَّا سَاَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَبَاءُوْا بِغَضَبٍ مِّنَ اللّهِ لَا لِللّهِ لَا إِنَّاقُ اللّهِ وَيَقْتُلُوْنَ النَّبِيّيْنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوْا وَكَانُوْا يَعْتَدُوْنَ فِا يَكْفُرُوْنَ بِإِيَاتِ اللّهِ وَيَقْتُلُوْنَ النَّبِيّيْنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوْا يَعْتَدُونَ وَنَ النَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّيْنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ الْتَبِيِّيْنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ وَالْمُ

"اور جب تم نے کہا اے موسیٰ ہم ایک ہی طرح کے کھانے پر ہر گز صبر نہ کریں گے سو ہمارے لیے اپنے رب سے دعا مانگ کہ وہ ہمارے لیے زمین کی پیداوار میں سے ساگ اور ککڑی اور گیہوں اور مسور اور پیاز پیدا کر دے ، کہا کیا تم اس چیز کولینا چاہتے ہوجو اور فی ہے بدلہ اُس کے جو بہتر ہے ، کسی شہر میں اُتر و بے شک جو تم مانگتے ہو تہہیں ملے گا، اور ان پر ذلت اور محتاجی ڈال دی گئی اور انہوں نے غضب الہی کمایا، یہ اس لیے کہ وہ اللہ کی نشانیوں کا انکار کرتے تھے اور نہیوں کو ناحق قتل کرتے تھے ، یہ اس لیے کہ نافرمان تھے اور حدسے بڑھ جاتے تھے "۔

اللہ کے نبی کا اپنی قوم کی خیر خواہی اور اصلاح کی خاطر ایسااند از اس مکالمہ میں بیان کیا گیاہے جس سے ان کی اپنی قوم سے محبت کی انتہا چھلک رہی ہے۔ اس سے پیۃ چپتا ہے کہ ایک عام انسان اور اللہ کے نبی میں کتنا بڑا فرق ہو تا ہے۔ لوگوم کو دوزخ کے عذاب سے بچانے کے لیے اپنی ساری محنتیں اور کاوشیں صرف کر تا ہے۔ مذکورہ بالا مکالمہ سے یہ امر متر شج ہو تا ہے کہ کسی کی اصلاح کے لیے مکنہ کوشش جاری رکھنی چاہیے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور نمر ودکے مابین مکالمہ کو قر آن مجید میں اس طرح سے بیان کیا گیاہے:

اَلَمْ تَرَالِلَ الَّذِيْ حَآجَّ اِبْرَاهِيْمَ فِيْ رَبِّهَ اَنْ اْتَاهُ اللَّهُ الْلُكَّ اِذْ قَالَ اِبْرَاهِيْمُ رَبِّيَ الَّذِيْ يُحْيِيْ وَيُمِيْتُ قَالَ اَنَا اُحْيِيْ وَاُمِيْتُ قَالَ اِبْرَاهِيْمُ فَاِنَّ اللَّهَ يَاْتِيْ بِالشَّمْسِ مِنَ الْمُشْرِقِ فَاْتِ بِهَا مِنَ الْمُغْرِبِ فَبُهتَ الَّذِيْ كَفَرِيُواللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِيْنَ 39

" کیا تونے اس شخص کو نہیں دیکھا جس نے ابراہیم سے اس کے رب کی بابت جھگڑا کیا اس لیے کہ اللہ نے اسے سلطنت دی تھی، جب ابراہیم نے کہا کہ میر ارب وہ ہے جو زندہ کر تاہ و اور مارتا ہے اس نے کہا میں بھی زندہ کرتا ہوں اور مارتا ہوں، ابراھیم نے کہا بے شک اللہ سورج مشرق سے لاتا ہے تواسے مغرب سے لے آتب وہ کا فر مبہوت رہ گیا، اور اللہ حد سے تجاوز کرنے والوں کوسید ھی راہ نہیں دکھاتا"۔

<sup>39</sup> Al-Baqarah 2:258.



<sup>38</sup> Al-Baqarah 2:61.



اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ بطور تفاخر اپنے عظیم پنجیر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مؤثر اور مسکت مکالمہ کے اسلوب کو بیان کر رہا ہے۔ آپ علیہ السلام کے دلائل پر مبنی بیان کہ "ب فٹک اللہ سورج مشرق سے لا تا ہے تو اسے مغرب سے لے آتب وہ کافر ممہوت رہ گیا" پر بھی اللہ تعالیٰ مفتخر ہے کہ کیسے مؤثر اسلوب میں آپ نے اسے خاموش کر وادیا۔ اس آیت مبارکہ کے آخر میں یہ بتایا گیا ہے کہ ابراہیم نے تو اپنا حق اداکر دیا اور مفتخر ہے کہ کیسے مؤثر اسلوب میں آپ نے اسے خاموش کر وادیا۔ اس آیت مبارکہ کے آخر میں یہ بتایا گیا ہے کہ ابراہیم نے تو اپنا حق اداکر دیا اور ملم کرتے کرتے اس قدر سخت دل ہو چکا تھا کہ ہر طرح کے دلائل سے اللہ تعالیٰ کی توحید کو ثابت کرنے کی کوشش کی لیکن چو نکہ وہ نا انصافی اور ظلم کرتے کرتے اس قدر سخت دل ہو چکا تھا کہ اس پر کسی بات کا اثر نہ ہوا اور ہدایت سے محروم رہا۔

نى كريم مَثَانَّيْنَا كَى خدمت مِيں ايك مشرك آيا اور اس نے پر انى ہڑى جوكہ آئے كى طرح ہو چكى تھى اسے لايا اور اس سے يہ بات ثابت كرنے كى كوشش كى كه مرنے كے بعد كو كَى زندہ نہيں ہو سكتا يہ محال ہے۔ قرآن مجيد ميں يہ واقعہ اس طرح سے بيان ہو اہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

قال مَنْ يُّحْي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيْمٌ ۔ قُلْ يُحْيِيْهَا الَّذِي آؤشَاهَاۤ اَوَّلَ مَرَةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيْمٌ 40 الله عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ ال

اللہ تعالیٰ نے حضور مَنَّا لَیْنِیْ کے واسطے سے ایسی دلیل اور دوٹوک بات ارشاد فرمائی جس کااس کا فرکے پاس کوئی جواب نہ تھا۔ یہ ایسی دلیل تھی جس کو عقل بھی تسلیم کرتی ہے کہ کسی چیز کو پہلی بار بنانا مشکل ہوتا ہے لیکن دوسری بار بنانا آسان ہوجاتا ہے اور یہ بات بھی ہم انسانوں کے لیے ہے اللہ رب العزت اس کامحتاج نہیں۔ بہر حال اس آیت کریمہ کا اسلوب اور انداز ہمیں بتاتا ہے کہ جو آسانی دلاکل کامنکر ہواسے عقلی دلاکل سے قائل کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

#### خلاصه كلام

ہر انسان اپناا نفر ادی فکری وجود رکھتا ہے جو اپنا منفر داسلوب استدلال، سوالات کرنے کا طریقہ اور استنباط نتائج کا ملکہ رکھتا ہے۔ کسی بھی صاحب شعور انسان کو اپناہمنوا بنانے کیلئے واحد راستہ مکالمہ ہے۔ مکالمہ ہی وہ ذریعہ ہے جس سے مخاطب شعوری طور پر آپ کے پیش کر دہ مقد مہ کو قبول یا رو کر تا ہے اور یہ ای (مکالمہ) سے حاصل شدہ منطق نتیجہ ہو تا ہے جو کسی انسانی جماعت کو ایک فکر پر مجتمع کر دیتا ہے۔ اس کے ذریعے سے حق کی تلاش اور اس تک پہنچنے کی جتجو منزل آشاہوتی ہے۔ دعوت و تبلیغ کی اسلامی تاریخ پر غور کیا جائے تو یہ حقیقت مترشح ہوتی ہے کہ دعوت کے دیگر ذرائع میں سے کوئی ذریعہ مکالمہ کے فوائد کے ہم پلہ نہیں ہے۔ انبیاء کر ام علیہم السلام اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ اور منتخب بندے ہے جنہیں انسانیت کی ہدایت کے لیے اپنے اپنے اپنے اپنے اپنے ور میں مختلف علاقوں میں مختلف اقوام کی طرف مبعوث کیا گیا۔ انبیاء کر ام علیہم السلام ایک خاص مقصد ؛ اعلاء کلمتہ اللہ کے لئے تشریف لاتے رہے اس لئے ان کا سامنا ہر قسم کے لوگوں اور حالات سے رہا جن میں ، اہل ایمان کی فرمانبر داری کے ساتھ ساتھ قوموں کی ہٹ دھری اور جابر باد شاہوں کے معاند انہ رویے بھی شامل ہیں۔ ہر طرح کے مشکل حالات اور سختیوں کے باوجود انبیاء کر ام علیہم السلام نے دعوت کے احسن اسلوب ، مکالمہ کے ذریعے ذوق بندگی کے ساتھ ساتھ صحیح سابھی شعور دیا۔ اس لحاظ سے سب سے موثر اسلوب گفتگ السلام نے دعوت کے احسن اسلوب ، مکالمہ کے ذریعے ذوق بندگی کے ساتھ ساتھ صحیح سابھی شعور دیا۔ اس لحاظ سے سب سے موثر اسابوب گفتگ نے اپنے کرام علیہم السلام کا ہے جس سے ہر دور میں راہنمائی حاصل کی جاسمتی ہے۔ یہ وہ مقد س ہستیاں ہیں جن کی تربیت براہ دراست اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام علیہم السلام کا ہے جس سے ہر دور میں راہنمائی حاصل کی جاسمتی ہے۔ یہ وہ مقد س ہستیاں ہیں جن کی تربیت براہ دراست اللہ تعالیٰ نے



<sup>40</sup> Yāsīn 36:78-79.



خود کی ہے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات سے ساجی اطلاقات جو ہمارے سامنے آتے ہیں ان میں الوالعزمی، صبر و مخل ، اخلاق و کر دار کا بلند ہونا، الفاظ اور لب ولہے کا نرم و شائستہ ہونا، ولیل سے بات کرنا، جھڑے اور تشد دسے پر ہیز کرنا اسی طرح مخلوق خدا کی فلاح اور خواہی کے جزبات سے بھر پور ہونا ہے۔ ایسے جذبات ہمارے معاشرے کا حصہ بن جائیں تو ہر طرف امن و سلامتی کے در واہو جائیں گے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کے قرآنی مکالمات کے ساجی اطلاقات کوسامنے لانا اس لیے ضروری ہے کہ معاشرے میں بڑھتی ہوئی کشیدگی اور نفرت کو ختم کرنے کے لیے انہی مقدس ہستیوں کے الفاظ، لہجہ اور کر دار ہی کارآ مد ہو سکتا ہے کیونکہ یہی وہ لوگ ہیں جنہیں خالق کا ئنات نے خود اپنی مخلوق کی ہدایت واصلاح اور راہنمائی کے لیے مبعوث فرمایا۔

#### \*\*\*\*

#### کتابیات/ Bibliography

- \* Muhammad ibn Muhammad ibn 'Abd al-Razzāq al-Zubaydī, *Tāj al- 'Arūs min Jawāhir al-Qāmūs* (Shām: Bayt al- 'Ulūm al- 'Arabīyah, 2000).
- \* Abū al-Ḥusayn Aḥmad ibn Fāris ibn Zakariyyā, *Mu jam Maqāyīs al-Lughah* (Damascus: Dār al-Fikr, 1399 AH).
- \* 'Abd al-Raḥmān al-Naḥlāwī, *Uṣūl al-Tarbīyah al-Islāmīyah wa Asālībhā* (Damascus: Dār al-Fikr, 2007).
- \* Dr. Aḥmad ibn Yūsuf al-Darwīsh, *Mazhabī Intihā Pasandī* (Islamabad: Sharīʿah Academy).
- \* Muslim ibn Ḥajjāj, Abū al-Ḥusaīn al-Qushayrī, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishāpur: Dār al-Khilāfah al-ʿIlmīyah, 1330 AH), 1: 2722.
- \* Muḥammad ibn ʿĪsā al-Tirmidhī, *Al-Sunan al-Tirmidhī*, Kitāb Tafsīr al-Qurʾān (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī).

